

Vol : CXXXV - BE 2560 - No. 04, February 2017



The Colombo - Young Men's Buddhist Association කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමය

## Content - පටුන



|                                                                | Page |
|----------------------------------------------------------------|------|
| ඩී. බී. ජයතිලක ශීුමතාණෝ - සුනිල් එස්. සිරිසේන - පුධාන සංස්කාරක | 01   |
| අභිරූප නන්දා                                                   | 02   |
| "චේතනාහං භික්බවේ කම්මං වදාමි"                                  | 03   |
| ආර්යන්ගේ පර්යේෂණ පිළිබඳ කියවෙන අරිය පර්යේෂණ සූතුය              | 05   |
| සිරි දළදා වහන්සේ ලක්දිව වැඩි වග                                | 08   |
| රාජෳ යහපාලනයට බෞද්ධ උපදේශ                                      | 10   |
| බුදු දහම හා සමාජ ස්ථරායන ගැටලුව                                | 13   |
| කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ පුවෘත්ති                                | 18   |
| Sir D.B. JAYATILAKA                                            | 19   |
| Anusaya Dhamma- Latent Disposition                             | 21   |
| First dependence of Paticca Samuppada - Avijja                 | 24   |
| Library in memory of Sir Baron                                 | 26   |
| Events of the YMBA                                             | 28   |
| SIR BARON JAYATILAKA OUTSTANDING BUDDHIST LEADER               | 30   |
| Light Upon Light Energizing                                    | 31   |
| YMBA News                                                      | 32   |

පිටකවරයේ ඡායාරූපය : කැලණිය

රජමහා විහාරය

Cover:

Kalaniya Temple

කංචුක නිර්මාණය : කුසුමබන්දු සමරවිකුම

කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ උප සභාපති හා ද බුඞ්ස්ට් සඟරාවේ සහකාර සංස්කාරක **President - Mr. Sumedha Amerasinghe** 

Vice Presidents - Mr. Rajah Kuruppu, Deshabandhu Tilak de Zoysa, Mr. M. Ariyaratne,

Mr. Kusumabandu Samarawickrama , Mr. Mahesh Mallawaratchie

Hony. Gen. Secretary - Mr. Mahendra Jayasekera

Hony.Treasurer - Mr. Prasantha Abeykoon

**Address** - Colombo YMBA, No 70, D.S. Senanayake Mawatha, Colombo 8, Srilanka.

**Phone** +9411-2695598 +9411-2682397 +9411-2695786 +9411-2682398 +9411-2698083

**Fax** +9411-2682397

Web site www.ymba-colombo.org

Email ymbacolombo@sltnet.lk

Facebook www.facebook.com.ymba.org

**Design & Layout by** ANCL Publication Dept.

**Printed by** ANCL, No.35, Lakehouse, Colombo 10.







## The Buddhist

ආරම්භය 1888

පුධාන සංස්කාරක - සුනිල් එස්. සිරිසේන සංස්කාරක (සිංහල) - පියදස වත්තේගම සහකාර සංස්කාරක - කුසුමබන්දු සමරවිතුම

කලාපය - CXXXV

බුද්ධ වර්ෂ 2560

අංක - 04

කු.ව - 2017

පෙබරවාරි

#### 🛩 කතුවැකිය ∼

## ඩී. බී. ජයතිලක ශුීමතාණෝ

වර කතුවැකිය ලියැවෙන්නේ ලුවාගේෂී පුද්ගලයකු පිළිබඳව බැවින් 1927 පන්නිපිටිය තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ සංවත්සර රැස්වීමේ මූලාසනයේ සිටිමින් එතුමා පැවසූ අදහසක් මුලින් උපුටා දැක්වීම උචිත යැයි සිතමි.

"මේ රටේ දරුණු අපරාධ දිනෙන් දින වැඩිවන බව පෙනේ. සියලු සතුන්ට මෛතිය පැතිරවීමට දේශනා කළ රටක මෙතරම් අපරාධ වැඩි වන්නේ කුමක් නිසා ද යන්න තමුන්නාන්සේලා කල්පනා කළ යුතුය. අපරාධ අඩු කරන්නට නම් අප හික්මෙන අතර අසල්වැසියන් හික්මවීමට කටයුතු කළ යුතුය. එය කළ හැක්කේ කුඩා කල සිටම ධර්මය ඉගැන්වීමෙනි. කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමය මගින් දහම් පාසැල් ආරම්භ කරන ලද්දේ මේ නිසා ය. ළමයින්ට ධර්මදානය ලබා දීම සෑම බෞද්ධයෙකුගේ ම යුතුකමක් වන්නේ ය."

මෙම පුකාශය විද්වත් බහුපයිත දේශකයකු වූ ශීමත් ඩී. බී. ජයතිලක මැතිතුමා විසින් 1927 තරම් ඇත කාලයක පුකාශ කරන ලද්දේ වුව ද, අද ශී ලාංකික සමාජයට ද මෙය එකසේ වැදගත් වේ. මන්දයත් අද මෙරට සමාජය වඩාත් අගතිගාමී පුවාහයකට ගොදුරු වී සිටින බැවිනි. ඩී. බී. ජයතිලක ශීමතාණන්ගේ 150 වැති ඡන්ම සංවත්සරය සමරන මොහොතේ එතුමා කළ කී දේ පිළිබඳ යථාවබෝධයෙන් සොයා බැලීම මෙරට බෞද්ධයාගේ හිත සුව පිණිස වනු ඇත. මන්දයත් ධර්මය ඉගැන්වීම, දහම් පාසල් කුමය, බෞද්ධයන්ගේ යුතුකම් සියල්ල අද කිසියම් උකටලී ස්වභාවයකට පත් ව ඇති බැවිති.

1868 පෙබරවාරි 13 දා උපත ලද එතුමාගේ රට, දැය, සමය පිළිබඳ අවබෝධය පුළුල් වූයේ කුඩා කාලයේ ම පැලියගොඩ විදහාලංකාර ශාස්තුාලයේ, රත්මලානේ ශ්‍රී ධර්මාලෝක ස්වාමීන් වහන්සේ ආභාෂයෙන් බව සඳහන් කළ යුතුය. වරාගොඩ බැප්ටිස්ට් විදහාලයෙන් සහ පිටකොටුවේ වෙස්ලි විදහාලයෙන් මූලික අධහාපනය ලද නමුත් එතුමා හොඳ සිංහල බෞද්ධ පදනමක් සකසා ගත්තේ ශ්‍රී ධර්මාලෝක ස්වාමීන්වහන්සේ ඇසුරෙනි.

එතුමාගේ ජීවිතයේ හැරවුම් ලක්ෂා ලෙස අප දකින්නේ ඉඩම් දෙපාර්තමේන්තුවේ ලිපිකරු තනතුරට ඉදිරිපත් වීමේ දී එම සම්මුඛ පරීක්ෂණ මණ්ඩලයේ සිටි බුද්ධිමතුන් විසින් එතුමාගේ හැකියාවන් අවබෝධ කරගෙන තවදුරටත් අධාාපන කටයුතු කරන මෙන් එතුමා දිරිමත් කිරීම යි.

ඒ වන විට කේම්බුජ් සීනියර් විභාගයෙන් සමත් ව සිටි ජයතිලක මැතිතුමා පරම විඥනාර්ථ බෞද්ධ සමාගමේ එකඟත්වයෙන් මහනුවර ධර්මරාජ විදාහලයේ විදුහල්පති තනතුරට පත් කෙරිණි. 1890 දී

ධර්මරාජ විදහාලයේ විදුහල්පති තනතුරට පත්වන විට ඔහුගේ වයස අවු. 22ක් විය. බෞද්ධ අධාාපනය ගැනත්, බෞද්ධ ජනතාව මුහුණ පා තිබූ ගැටලු ගැනත් ඉංගීුසි පාලකයන්ගේ අත්තතෝමතික පාලන කුමය පිළිබඳවන් එතුමා නිවැරදි අවබෝධයකින් කටයුතු ආරම්භ කළේ මේ කාලයේ දී බව අපගේ විශ්වාසය යි. තවදුරටත් අධාාපන කටයුතු වැඩි දියුණු කර ගැනීම තම කටයුතුවලට වඩාත් වැදගත් වන බව තේරුම්ගත් එතුමා කල්කටා විශ්ව විදහාලයේ ශාස්තුවේදී සහ ශාස්තුපති උපාධිවලින් සමත් වූයේ ය. අධාාපනය සහ අනාගතය පිළිබඳ තරුණ පරපුරට දුන් එතුමාගේ පණිවුඩය ඉතා වැදගත් ය. එක්තරා දේශනයක දී ඔහු මෙසේ සඳහන් කළේ තරුණයන් පිළිබඳවයි.

"මගේ ඒකායන අපේක්ෂාව මව්බිමට සේවය කිරීමටයි. තරුණයෝ යනු අනාගත නායකයෝ ය. ඔවුන්ගේ සිත බියෙන් තොරය. කරදර හිරිහැරවලට ඔවුහු බිය නොවෙත්. තරුණකම මගේ දියුණුවේ රහසයි".

මහනුවර ධර්මරාජය, ජයතිලක මැතිතුමාගේ පරිපාලනය යටතේ කැජී පෙනුණ දියුණුවක් ලැබීය. එහි පුතිඵලය වූයේ 1898 වසරේ කොළඹ ආනන්ද විදුහලේ උප විදුහල්පති තනතුරට එතුමා පත්කිරීමට පරම විඥානාර්ථ බෞද්ධ සමාගම කටයුතු කිරීමයි.



1900 ආතන්ද විදුහලේ විදුහල්පති තනතුරට පත් එතුමා අතිදක්ෂ විදුහල්පතිවරයකු වූවා පමණක් නොව ආතන්දය නිසි පර්යාලෝකයේ පිහිටුවීමේ සමත් පුඥුවෙන්ද යුක්ත වූයේය.

මෙහි පුතිඵලය වූයේ එවකට අධාාපනයේ පූර්ණ ආධිපතාය හිමිකරගෙන සිටි මිෂනාරී පාසැල් අභිබවා ආනන්ද විදුහල විශිෂ්ට පුතිඵල සහිත බෞද්ධ පාසලක් බවට පත්වීමයි. පසු කලෙක ආනන්දයේ විදුහල්පති පදවිය දැරූ ජී. ද ඇස්. කුලරත්න මැතිතුමා විසින් ඒ පිළිබඳ මෙසේ සටහන් කර ඇත.

"සුද්දන් විසින් පාලනය කරන ලද මිෂනාරී පාසල්වලින් ලැබූ අධාාපනයට නොදෙවෙනි විශිෂ්ට අධාාපනයක් ලාංකිකයන් පාලනය කරන බෞද්ධ පාසැල්වලින් ද ලබාදිය හැකි බව සනාථ කළ ශේෂ්ඨ පුද්ගලයා ඩී. බී. ජයතිලක මැතිතුමා ය".

ජයතිලක මැතිතුමා ආනන්දයට කළ මෙහෙවර, මෙරට බෞද්ධ පාසල් බිහිකිරීමේ පුරෝගාමී කටයුත්තක නියැලි ව සිටි පරම විඥානාර්ථ බෞද්ධ සමාගමට තම කාර්යභාරය වඩාත් ශක්තිමත් ව ඉටු කිරීමට විශාල අනුබලයක් සැපයී ය.

මව්බස සුභාවිත කිරීමේ අභිලාෂයෙන් සිංහල ශබ්දකෝෂයේ කාර්යභාරය ද එතුමා ඉත සිතින් භාර ගත්තේ ය. දම්පියා අටුවා ගැටපදය, සද්ධර්ම රත්තාවලිය, සිකවළඳ විණිස වැනි ගුන්ථ සංශෝධනය කොට මුදුණය කිරීමේ කාර්යය ද ඔහු විසින් ඉටුකරන ලදී. එතුමා එංගලන්තයේ අධාාපනය ලැබූ අවදියේ දී මෙරට දේශමාමකයන් විසින් ආරම්භ කරන ලද අමදාප වාාාපාරයේ පුරෝගාමී මෙහෙවරක් ඉටු කළේය.

1944 මැයි 29 දින අභාවපුාප්ත වන විට එතුමා 1898 සිට වසර 46ක් නොකඩවා කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ සභාපති ධූරය දැරීය. එතුමාගෙන් කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයට සිදු වූ සේවය අති මහත්ය. බුද්ධිමතකු, දේශපාලනඥයකු, නිර්භීත චින්තකයකු වූ ශීමත් ඩී. බී. ජයතිලක මැතිතුමාගේ සේවය නිරන්තරයෙන් සිහිපත් කිරීම දේශමාමක බෞද්ධයන්ගේ යුතුකමකි.

එතුමාගේ ජීවිතය සුවිශේෂිත ය. එතුමා අපරිමිත ධෛර්යයක් සහ නිවැරදි චින්තනයක් තිබූ බුද්ධිමතෙකි. රට දැය සමය පිළිබඳ නිරවදා දර්ශනයකින් කටයුතු කළ උතුම් මිනිසෙකි. උපන් දේශයට ණය නැති ශේෂ්ඨයෙකි.

ශීමත් ඩී. බී. ජයතිලක මැතිතුමාගේ චරිතාපදානය මෙරට සෑම බෞද්ධ දරුවෙකුම පරිශීලනය කළ යුතු ගුන්ථයක් බවට පත් කිරීම මෙරට බෞද්ධයන්ට කෙරෙන මහඟු සේවයක් වනු ඇත. ජයතිලක ශීමතාණන්ගේ 150 වැනි සංවත්සරය වෙනුවෙන් එතුමාගේ උදාර ජාතික මෙහෙවර හැකිතාක් පුචලිත කිරීමට අදිටත් කර ගනිමු.

> සුනිල් එස්. සිරිසේන පුධාන සංස්කාරක

## අභිරූප නන්දා

| වන පස කුසුම් මඳ සුළිඟින් රඟනු     | වැනී   |
|-----------------------------------|--------|
| ළා හිරු කිරණ මිහිළිය ළැම වැළඳ     | ගනී    |
| පුරයෙහි ගෙදිඟු විල් පියුමෙහි සුවඳ | දනී    |
| නගරය "කපිලවත්" අලකාපුරය           | මෙනී   |
|                                   |        |
| චන්දන අගිල් සුනු සුදු, මුදු ගතෙහි | උලා    |
| පුන් සඳ පරිදි හිනැහෙන හැර අඳුර    | පලා    |
| රොන්බර මලක් මෙන් පැතිරුණ සුවඳ     | ගලා    |
| "නන්දා" කපිලවත් පුරයම එකළු        | කළා    |
|                                   |        |
| දඹදිව් තලයෙ රසකාමින් නයන          | හෙලූ   |
| ඇගෙ කේ කලප දණහිස් යුග සිපින       | වලූ    |
| "නන්දා" රූබර්ය ලස්සන නයන          | කලූ    |
| සුරඹුන් පවා ඕ අබිමුව වුනහ         | ගොලූ   |
|                                   | a      |
| දැළි රොද පවා නැතිමුත් මුදු වතෙහි  | පිපී   |
| බඹරෙකු ව්ලස හැසිරෙන වනමලක         | හැපී   |
| "කෙලෙසද? සමාජෙට දෙන්නේ මුහුණ      | අපී"   |
| කියමින් නයෙකුමෙන් ඇත මහ නිරිඳු    | කිපී   |
|                                   |        |
| පෙම්දම පවත්වා දෙමහල්ලනට           | හොරෙන් |
| හැංගී ගයන විට පෙම් ගී මිහිරි      | සරෙන්  |
| මේ ගැන උරණ වී හැකිලුණ මුහුණු      | වරෙන්  |
| "රේඛා" නදිය ගැලුවේ අද කඳුළු       | බරෙන්  |
|                                   |        |
| කිම්දී ගිලී සදහම් රස කළිඳු        | തത്    |
| පුහුදුන් පිරිස යොමුකොට අට අරිය    | මගේ    |
| දෙව්රම් වෙහෙර වැඩසිටි සිහරදකු     | වගේ    |
| සැලවුණි මේ පුවත සම්බුදු හිමිට     | මගේ    |
|                                   | 000    |
| ගෙන්වා නන්ද කුමරුන් එහි පැසුළු    | දොරෙන් |
| මුදවා ගනු පිණිස ඔහු රැඳි අඳුරු    | තිරෙන් |
| දම්රස බෙදා දී ඔහු හට මිහිරි       | සරෙන්  |
| පැළඳුවේ කසාවත "නන්දාවනට"          | හොරෙන් |
| 03-1                              |        |
| ඕජස් ගලායන නව දොරකින්             | බේරී   |
| කුමටද? වසඟ වී මේ රුවකට            | නාරී   |
| ඒ අමදහම් කුමරුන් නන්දට            | තේරී   |
| පිරිවැපි බිමට පිවිසුණි අරගෙන      | වීරි   |
| 22232 222 22220 400000            |        |

(ගාල්ලේ පියදස් කල්පගේ)







ට දුපියාණන් වහන්සේ පහළ වන අවදියේ භාරතයේ පැවතියේ සාස්වතවාදය (ආත්මවාදය), උච්ඡේදවාදය (අනාත්මවාදය) වැනි දර්ශන මත පදනම් වූ ආගම්ය. බුදුන් වහන්සේ මෙම මතවාද පුතික්ෂේප කළහ. ආත්මයක් නැතත් සසර ගමනක් සිදුවන බව පළිගත්හ. ආත්මයක් නොමැති නම් සසර ගමනක් සිදුවන්නේ කෙසේදුයි පැහැදිලි කිරීමේ අභියෝගයට උන්වහන්සේ මුහුණ දුන්හ. මෙම කරුණ විස්තර කිරීමට බුදුපියාණන් වහන්සේ චතුරාර්ය සතා, හේතුඵල වාදය, තුිලඤණය වැනි ධර්මතා උපයෝගී කර ගත්හ. චතුරාර්ය සතායෙන් කියවෙන්නේත් තිුවිධ තන්හාව හේතුකොටගෙන සසර ගමන සකස් වන බවය. මෙ කරුණ හේතුඵල ධර්මයෙන් (පටිච්ච

සමුපාදයෙන්) තවතුරටත් විස්තර කළහ. මෙලෙස හේතු නිසා හට ගන්නා සියලු සංස්කාර ධර්මයන් අනිතාය, දුක්ඛ, අනාත්ම බව තුලකුණ ධර්මයෙන් විස්තර කරයි.

මෙම ධර්මතා පදනම් කරගෙන ආත්මයක් නොමැතිව හේතුඵලවාදීව පහළ වන චිත්ත චෛතසික ධර්මතා පරම්පරාව නිසා සසර ගමන සිදුවන බව දේශනා කළහ. මෙම කිුයාදමයේදී චුති සිතට අනුව හට ගන්නා පුතිසන්ධි සිත චුති සිතම නොවේ යැයි ද, වෙනත් ම සිතකුත් නොවේ යැයි ද, චුති සිත හේතු වී ඵලය ලෙස හටගත් සිතක් යැයි ද, විස්තර කළහ. මෙම කාර්යයේදී කර්මය පුමුඛ වන අතර කර්මය යනු "චේතතාහං භික්ඛවේ කම්මං වදුමි, චේතඉත්වා කම්මං කරෝති කායේන වාචාය මනසා" යනුවෙන් චුල්ලකම්ම විභංග සුතුයේ දේශනා කරන ලදී. මහණෙනි, කර්මය යනු චේතනාවයි. සිතින් සිතා කයෙන් වචනයෙන්, මනසින් කර්ම සිදුවේ යැයි යනු මෙහි අදහසයි.

බුදු දහමේ කර්මය යනු චේතනාවයි යන්න මෙයින් තහවුරු වී ඇත. අද බෞද්ධ අබෞද්ධ බොහෝ දෙනා අතර මෙම "චේතනාව" යන වචනය වාාවහාර වේ. ඒ හොඳ චේතනා, තරක චේතතා, පිරිසිදු චේතතා ආදී වශයෙනි. අප රටේ අධිකරණයේ දී ද මනුෂෳ ඝාතනයක් වැනි කරුණක දී එය මරණ චේතනාවන් සිදු නොකළේ යැයි සමහර නීතිඥ මහතුන් තර්ක කරන අවස්ථා දක ඇත. එම තර්කය මත චූදිතයන්ට දඬුවම් ලිහිල් වූ අවස්ථා ද දක්නට ඇත. සාමානා වාවහාරයේ දී සිතිවිල්ලට චේතනාව යැයි සඳහන් කරන බවත් අද දක්නට ලැබේ. කෙසේ හෝ චේතතාව පිළිබඳ බුදු පියාණන් වහන්සේගේ දේශනා ආශුයෙන් තොරතුරු දූන ගැනීම උචිත යැයි සිතමි.

මෙය ඉතා පැහැදිලිව වටහා ගත හැක්කේ බුදුපියාණන් වහන්සේ දේශනා කරන ලද පරමාර්ථ ධර්මයේ ආශුයෙනි. ඒ අනුව ලොව පවත්නා සියලු දේ චිත්ත, චෛතසික, රූප, නිබ්බාන යනුවෙන් උන්වහන්සේ කොටස් හතරකට බෙද විස්තර කළහ.

අප සාකච්ඡා කරන චේතනා ගැන වටහා ගැනීමට මෙයින් චිත්ත චෛතසික යන පරමාර්ථ ධර්ම දෙක ගැන විමසා බැලිය යුතුය. ඒ අනුව කුසල් සිත්, අකුසල් සිත්, කුසල් හෝ අකුසල් නොව (කිරිය සිත්) යනුවෙන් සිත් 89 ක් ගැන සඳහන් කර ඇත. එමෙන්ම අනා සමාන (සබ්බ චිත්ත සාධාරණ හා පකින්තක) අකුසල හා කුසල යනුවෙන් චෛතසික ධර්මයෝ 52 ක් ද වෙති. මේවා සිත සමඟම ඉපදී, සිත සමඟම පැවතී, සිත ගතක් අරමුණම ගෙන, සිත සමඟම නැතිවය යයි. අකුසල් සිතක හා කුසල් සිතක මෙම චෛතසික යෙදෙන ආකාරය වීමසා බලමු.

» පළමු ලෝහ අකුසල් සිත වන්නේ "සෝමනස්ස සහගත දිට්ඨිගත සම්පයුක්ත අසංකාරික සිත" (සාමානායෙන් සොරකු සොරකම් කරන අවස්ථාවක මේ සිත පහළ විය හැකිය.) මේ අකුසල් සිත සමඟම පෙර සඳහන් කළ විදිහට උපදින චෛතසික මෙසේය. 01.සබ්බ චිත්ත සාධාරණ චෛතසික07 (එස්ස, වේදනා, සඤ්ඤ,

02.පුකීර්ණක චෛතසික 06 (විතක්ක, විචාර, අධිමෝක්ඛ, වීරිය, පීති, ඡන්ද) 03.අකුසල චෛතසික 06 (මෝහ, අහිරික, අනොත්තප්ප, උද්දච්ඡ, ලෝහ, දිට්ඨි)

මනිසකාර)

මේ අනුව සබ්බචිත්ත සාධාරණ චෛතසික 07, පුකීර්ණක චෛතසික 06, අකුසල චෛතසික 06 සියල්ලම 19 කි.

» පළමු වන කුසල සිත ලෙස සඳහන් වනනේ සෝමනස්ස සහගත, පදනසම්පයුක්ත, අසංකාරික සිත (උපාසක මහතෙකු විහාරස්ථානයට ගොස් තෙරුවන් වැඳීම විය හැකිය.) මේ කුසල් සිතෙහි පහළ වන චෛතසික මෙසේය. (01) සබ්බ චිත්ත සාධාරණ තෙසික 07 (පස්ස, වේදනා, සඤ්ඤ, චේතනා, ඒකාග්ගතා, ජීවිතේන්දිය, මනිසකාර) (02)පුකීර්ණක චෛතසික 06 (විතක්ඛ, වීචාර, අධිමෝක්ඛ, විරිය, පීති, ඡන්ද)

(i) සෝහන සාධාරණ චෛතසික 19 (සද්ධා, සති, හිරි, ඔත්තප්ප, අලෝහ අදෝශ, තත්තුමජ්ජතා, කායපස්සද්ධි, චිත්තපස්සද්ධි, කායලහුතා, චිත්තලහුතා, කායමුදුතා, චිත්ත මුදුතා, කායකම්මඤ්ඤතා, චිත්තකම්ඤ්ඤතා, කායාපාගුච්චතා, චිත්තපාගුච්චතා, කායුජ්ජුකතා, චිත්තුජ්ජුකතා) (ii) විරති චෛතසික 03 (සම්මා වාචා, සම්මා කම්මන්ත, සම්මා ආජීව)

(iii)අප්පමඤ්ඤතා චෛතසික 02 (කරුණා, මුදිතා)

(iv) පුඥ චෛතසික 01 (පුඥ) මේ අනුව මෙම කුසල සිත සමඟ චෛතසික 38 ක් පහළ වේ. මෙම තොරතුරු අනුව අපගේ විමසුමට ලක්වන වැදගත් කරුණු,

01. චේතනාව යනු කුසල හෝ අකුසල සිතක් නොව සිත් සමඟ යෙදෙන සබ්බචිත්ත සාධාරණ නම් වූ චෛතසිකයකි.

02. කුසල් පඎයේත් අකුසල
පඎයේත් සබ්බ චිත්ත සාධාරණ
චෛතසික ව චේතනා නම්
චෛතසිකය යෙදී ඇත. සෑම
චෛතසිකයකටම කාර්යභාරයක්
ඇත. උද : සද්ධා චෛතසිකය කුසල
සිතක් අනෙක් චෛතසික 37 ත්
ශුද්ධාවට පත් කරයි. එමෙන් චේතනා
චෙතසිකයේ කාර්යභාරය ද ඉතා
වැදගත් එකකි. පහළ වන සිතක් අදළ

බුදු දහමේ කර්මය යනු චේතනාවයි. යන්න මෙයින් තහවුරු වී ඇත. අද බෞද්ධ අබෞද්ධ බොහෝ දෙනා අතර මෙම "චේතනාව" යන වචනය වසවහාර වේ. හොද චේතනා, නරක චේතනා, පිරිසිදු චේතනා ආදී වශයෙනි. අප රටේ අධිකරණයේ

දී ද මනුෂන ඝාතනයක් වැනි කරුණක දී එය මරණ චේතනාවන් සිදු නොකළේ යැයි සමහර නීතිඥ මහතුන් තර්ක කරන අවස්ථා දැක ඇත. එම තර්කය මත චූදිතයන්ට දඬුවම් ලිහිල් වූ අවස්ථා ද දක්නට ඇත. චෛතසිකත් අරමුණ කරා මෙහෙය වන්නේ චේතනා චෛතසිකයයි. හරියට පන්ති නායකයෙකු පන්තියේ ළමයින් හසුරුවන්නා වගේ යැයි දහම් පොතපතෙහි සඳහන් වේ. මේ තොරතුරු අනුව අකුසල පඎයේ පහළ වන චේතනා චෛතසිකය අකුසල චෛතසිකයකි. කුසල පඎයේ පහළ චේතනා චෛතසිකය කුසල චෛතසිකයකි. එනිසා අකුසල චේතනා චෛතසිකයක් මෙහෙය වන්නෙ අකුසල කර්මයකි. කුසල

03.අකුසල චෛතසික අප තුළ නිතර පවතින ධර්මතාවයන් ය. උද : මෝහය, අවිදහාව, වැරදි කිරීමට ලැජ්ජා හය නැතිකම සිතේ විසිරී යාම ලෝභය ආදී ද, නමුත් කුසල චෛතසික අප තුළ ආයාසයෙන් ඇති කර ගැනීමට වැඩිය යුතු ධර්මයෝය. උද : ශුද්ධා, සනි, ලැජ්ජා, හය, අදෝෂ, අමෝහ ආදී වේ. මේ නිසා අකුසල සිත් නිරායාසයෙන් පහළ වන අතර කුසල සිත් ආයාසයෙන් පහළ කරගත යුතුය.

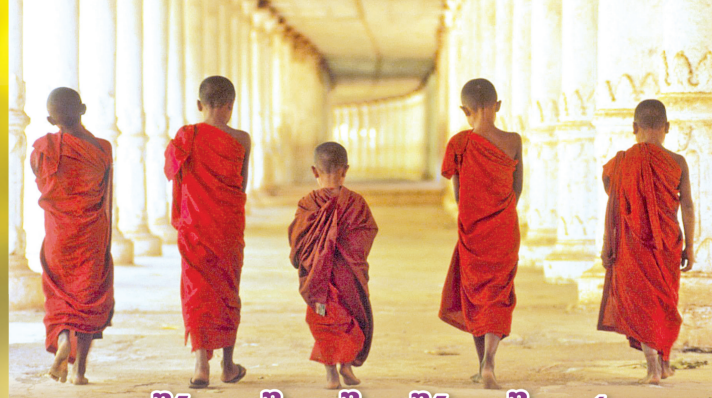
04.සංඛාගත්මකව බැලුවත් අප උදහරණයට ගත් ලෝහ සිත සමඟ පහළ වන්නේ චෛතසික ධර්ම 19 කි. නමුත් කුසල සිත කියාත්මක වීමට චෛතසික ධර්ම 38 ක් වැඩිය යුතුය. ඒ අනුව අකුසල් පහසුවෙන් සිදුවන අතර කුසල් සිදු කර ගත හැක්කේ අපහසුවෙනි. අවසානයේ සඳහන් කළ හැක්කේ චේතනාව යනු සිත හා චෛතසික මෙහෙය වන සබ්බචිත්ත සාධාරණ චෛතසිකයකි. අප චේතනාන්විතව යමක් කරන

විට චේතතා චෛතසිකය පූර්වාංගම වේ. ඇවිද යන විට කුහුඹුවකු තොදැනුවත්ව පෑගී මරණයට පත්වීමේදී එම සතාගේ මරණය චේතතාව මෙහෙයවා කළ දෙකක් තොවන නිසා එය අකුසල කර්මයක් බවට පත් තොවේ. මේ නිසා බුදුරජාණන් වහන්සේ "චේතතාංහ භික්ඛවේ කම්මං වදමි" යනුවෙන් දේශනා කළ සේක.

> ලයනල් රණසිංහ, දහම් පාඨශාලාචාර්ය, 90ඒ/54, පහළ කරගහමුණ, රාගම පාර, කඩවත. ද.අංකය : 077-6048205.







## ආර්යන්ගේ පර්යේෂණ පළබඳ කියවෙන අරිය පර්යේෂණ සූතය



කොබෙයිගනේ පුබ්බිලිය ශී සාරානන්ද පිරිවනේ ආචාර්ය ගලගෙදර රතන වංස හිමි



නු පිටකයට අයන් පොත් පහන් පහන් මජ්ජිම නිකායට අයන් වන සුවිශේෂිතම සූතුයක් ලෙස අරිය පරියේණ සූතුය හැඳින්විය හැකිය. එම සූතුය එතරම් වැදගත් වන්නේ කරුණු කිහිපයක් හේතු කොට ගෙනය. ඓතිහාසික වශයෙන් කරුණු එකතුවක් හැටියට ගොනු කොට දේශනා කර තිබීමත් බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් දේශනා කරන ලද නෛර්යානික පුතිපදාව විවරණය කර තිබීමත් මෙම සුතුයේ ඇති සුවිශේෂත්වයයි.

අරිය පරියේෂණ යනුවෙන් හැඳින්වෙන්නේ නැතිනම් අදහස් කරන්නේ ආර්යයන්ගේ පර්යේෂණ කුමයි. එසේම මෙම සුතුය දේශනා කිරීමට ඓතිහාසික පසුබිමක් තිබීමද මෙම සුතුය හැදුරීමේදී වැදගත් වන සාධකයකි. එදා බුදුන් ලොව පහළ වන යුගය වන විට අනාර්ය පර්යේෂණ කුම පිළිබඳ අවධානයක් යොමු කොට මෙම සුතුය දේශනා කරන්නට ඇති බව විශ්වාස කළ හැකිය. එවකට තිබුණු නොයෙක් ආගමික සංස්ථාවලින් කී කරුණු බොහෝ දුරට සතා පුකාශන නොවේ. දෙසැටක් මිතහා දෘෂ්ඨි පැවැති මෙම වකවානුව තුළ මෙවැනි සුතුයක ඇති සුවිශේෂිතාවය මතාව පිළිඹිබු වේ.

අරිය හෙවත් ආර්ය යන වචනය උතුම්, ශේෂ්ඨ හා නිවැරදි යන අර්ථ ගත්වන බව ධර්මානුකූල විවරණයක

යෙදීමේදී පැහැදිලි වේ. විශේෂයෙන් බුදු, පසේ බුදු, මහඅරහත් යන නික්ලේසී උත්තමයන් වහන්සේලා උදෙසා එම වචනය භාවිත කරනු ඇත. එසේ වුවද එදා භාරතය තුළ නොයෙක් ශාස්තෘවරුන් තමන් රහත් යැයි සිතා කියාකර ඇත. ශාස්වත හා උචේඡද යන අන්තද්වයට වැටි කිුයා කළ එවැනි ආගමික නායකයින් හා අනුගාමිකයින් එම වචනය අයුතු ලෙස භාවිත කරන්නට ඇත. එබැවින් එහි නියම අර්ථය දුන් බුදුරජාණන් වහන්සේ එම වචනයේ අර්ථයට ගැලපෙන අයුරින් එය භාවිත කරන අයුරු මෙම සූතුය තුළින් පහදා දී ඇත.

අටුවා ගුන්ථවල ආර්ය යන නමින් සෝවාන් මාර්ගයේ සිට අරහත් මාර්ගය දක්වා වූ විශිෂ්ට මාර්ගයකට පිළිපත් සප්ත ශෛක යන් අදහස් කරන බව දක්වා ඇත.

ඒ තුළින් පැහැදිලි වන්නේ අනාර්ය වූ පුදේශ විශේෂයක්ද දක්නට ලැබෙන බවයි. අනාර්ය යන වචනය මානව වර්ගයාත් සමඟ ඇති වන කුල ගෝනු හා සබැඳි පුද්ගල විශේෂයක් ගැන නොකියෙවන අතර, කෙලෙස් සහිත පුහුදුන් පෘතග්ජන පුද්ගලයන් එම වචනයෙන් හැදින්වීම වඩාත් නිවැරදිය. අනාර්ය පුද්ගලයන්ගේ පර්යේෂණ ආර්ය පුද්ගලයන්ට වඩා හාත්පසින්ම වෙනස්ය. ආර්යයන් උතුම් තත්ත්වය පර්යේෂණ කරන අතර අනාර්යයන්ගේ පහත් තත්ත්වය පර්යේෂණ කරනු ඇත. අනාර්යයන් රාගය, ද්වේශය, මෝහය පිරිපුන් සිතුවිලි දහරාවකින් එම පර්යේෂණය කරනු ඇත. විශේෂයෙන් කාමයෙන් අන්තයට ගොස් කාම ගින්නෙන් පිළිස්සී ජීවත් වනු ඇත. එහි නිමාවක් ද නොපෙනේ. අනාර්යයන්ගේ පර්යේෂණ ලෞකිකය. ආර්යයන්ගේ පර්යේෂණ ලෝකෝත්තරය.

අතාර්යයන් උත්සාහ කරන්නේ ලෞකික සැප සම්පත් තුළින් සැනසීමටය. එහිදී යථාර්ථය නැත්නම් සතා දකීම මිතාහාවකි. උදාහරණයක් වශයෙන් එදිනෙද ජීවිතයට ඇලුම් කිරීම හා ඒවා උපාදානයෙන් අල්ලා ගැනීම පෙන්වාදිය හැකිය. දුවාදරුවෝ, හරකා බාන, වතු පිටි, ඉඩ කඩම්, පාලි යාන වාහන, ගේ දෙර සුනුවල ආදී භෞතික සම්පත් මතම ගැටී, ඇලී, පර්යේෂ**ණ** ගැලී ජීවත් වීම යන වචනය ඔවුන්ගේ දක්වා ඇත්තේ ස්වභාවයයි. පරියේසනා යනුවෙනි. තුිපිටක සූතුවල ඒ සනා, ගවේෂණ, පර්යේෂණා යන වචන තුන අනුපිළිවෙළින් යොදා ඇති අයුරු දක්නට ලැබේ. ඒ සනා යනුවෙන් දැක්වෙන්නේ සෙවීමයි. ගවේෂණා යනුවෙන් දක්වා ඇත්තේ උතුම් සෙවීමයි. එහිදී ගො ය එසනා

වන්නේ සංසාරික පැවැත්ම දිගුවීමක් හැර කෙටි වීමක් තොවේ. කුඩැල්ලා එක පැත්තක් අත් හරින්නේ අනිත් පැත්තෙන් අල්ලාගෙනය. එසේම එවැනි සත්ත්වයා ද සසර අල්ලා ගනිමින් භවයේ සැරිසරයි. ඒ නිසා තණ්හා, මාන, අනුසා දුරු කළ යුතු බව මතක් කළ යුතුය.

පාලි සුතුවල පර්යේෂණ යන වචනය දක්වා ඇත්තේ පරියේසනා යනුවෙනි. නිපිටක සුනුවල ඒ සනා, ගවේෂණ, පර්යේෂණා යන වචන තුන අනුපිළිවෙළින් යොදා ඇති අයුරු දක්නට ලැබේ. ඒ සනා යනුවෙන් දක්වෙන්නේ සෙවීමයි. ගවේෂණා යනුවෙන් දක්වා ඇත්තේ උතුම් සෙවීමයි. එහිදී ගො ය එසනා (ගවයන් සේවීම) යන විසන්ධිය තුළ දක්නට ලැබෙන ගෝ ශබ්දය උතුම් යන අර්ථයෙහි ද ගව යන අර්ථයෙහි ද යෙදෙන බව තේරුම් ගත යුතුය. ඒ දෙකටම වඩා ගැඹුරින් දේශනා කරන්නේ පරියේෂණ යන වචනයයි. ඉහත දක්වූ වචන දෙකටම වඩා මෙහිදී විධිමත්ව එකින් එක විමර්ශනයකට ලක්වන අයුරු කියවේ. එය පුඥාව උසස්ම අයුරින් යොදා කරන විශ්ලේෂණයකි. මෙහිදී අපට ගත හැකි වචනයක් වශයෙන් "විභජ්ජවාදී" යන වචනය වැදගත් වේ. එහිදී එකින් එක කරුණු පරික්ෂ ණයක් විශ්ලේෂණයක් පිළිබඳ කියවේ. සමහර පිරිස් මෙම වචනය වැරදි ලෙස ද යොදා ගන්නා අයුරු දක්නට ලැබේ. එය ධර්මානුකූල පිළිගැනීමක් වශයෙන් සලකන්නට නොපුළුවන.

බුදු දහමට අනුව කරුණු පැහැදිලි කිරීමේදී උචේඡද වාදයට හා ශාස්වත වාදයට එනම් ඇත නැත යන අන්තද්වයට නොවැටී මධාම පුතිපදාවේ සිට කරුණු විගුහ කර තිබීම ඉතා වැදගත් වේ. එබැවින් බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශනා කළ ධර්මය කිසිදු අන්තයකට නොවැටේ. ඒ නිසාම එහි ඇති වටිනාකම ද මොහොතක් ගාතේ ඉහළ යනු ඇත. සමහර ආගම් හා දර්ශන ආපස්සට යන්නේ මධාම පුතිපදාවක් දක්නට නොමැති බැවිනි. බුදු දහම (ගවයන් සේවීම) යන විසන්ධ්ය තුළ දක්නට අකාලික වූ පර්යේෂණ ලැබෙන ගෝ ශබ්දය උතුම් යන අර්ථයෙහි ද ගව ි කුමයක් යන අර්ථයෙහි ද යෙදෙන බව තේරුම් ගත යුතුය.

බව මනාව පැහැදිලි වේ.

මජ්ජිම නිකායේ කන්දරක සුතුය පිළිබඳ අවධානය යොමු කර බැලීමේදී එවකට පැවති විවිධ යෝගී සහ වුත කුම බුදුරජාණන් වහන්සේගේ දුඩි දෝෂදර්ශනයට ලක්විය. තවත් සුතු ගණනාවකින් එම නෘත, යෝග කුම දෝෂ දර්ශනයට ලක් කර තිබේ. බුදුරජාණන් වහන්සේ බුද්ධත්වය ලබන වකවානුව තුළ නොයෙක් ආගම් හා දර්ශනයන් තුළින් බුදුරජාණන් වහන්සේට බලපෑම් එල්ල විය. එහිදී බුදුරජාණන් වහන්සේ ධර්මයෙන් ඒ සෑම පුශ්නයකටම තාර්කිකව පිළිතුරු දී එම මිතාහ මත කණ්ඩනය කළහ. එහිදී ලෝක නිර්මාණය, කාන්තා නිදහස, ආගමික නිදහස, නිදහස් චින්තනය ආදි කරුණු ගණනාවක් පිළිබඳ විගුහ වන අතර, ඒ සෑම අංශයකින්ම බුදුරජාණන් වහන්සේ නිවැරදි තැන සිටිමින් පුමුඛස්ථානයට පත්විය. ආර්ය යන වචනයට සැබෑ ලෙසම සුදුස්සෙකු වශයෙන් බුදුරජාණන් වහන්සේ නම් දැරුවේ එබැවිනි. සතා පසක් කරමින් අලුත් දර්ශනයක් ලෝකයට දේශනා කළ උන්වහන්සේ මධාම පුතිපදාවේ සිට එය වහාප්ත කරන ලදී.

සිව්දෙනකු පිළිබඳ කියවේ. එනම්, 01. අත්තන්නප (තමන් තවන පුද්ගලයා) 02. පරත්ත (අනුන් තවන පුද්ගලයා) 03. අත්තන්තප පන්තප (තමනුත් අනුනුත් තවන පුද්ගලයා) 04. නොව අන්තන්නප නොව පරත්තප (තමනුත් අනුනුත් නොවන

කන්දරක සූතුය තුළින් පුද්ගලයන්

පුද්ගලයා) මෙම දක්වන ලද සතා ගවේෂකයන් සිව්දෙනාගෙන් මුල් තිදෙනාම එයට ඇතුළත් නොවේ. ඔවුන් සතෳ ගවේෂකයන් ලෙස බෞද්ධ දර්ශනය තුළින් ඇගයීමට ලක්කර නැත. නමුත් එවකට සමාජය තුළ ඔවුන් ද එක් අංශයකින් එම කාර්යේ නියුතු වූ පිරිසකි. එම සිව්දෙනාගෙන් සිව්වැනියා එනම් "නෙව අත්තන්තප නොව පරන්තප" පිළිබඳ බෞද්ධ දර්ශනය තුළ ඇගයීමකට ලක් කොට ඇත. එයට හේතුව වශයෙන් හැදින්වෙන්නේ එම සූතුය තුළින් මනාව සත්ත්වයින්ටම පොදු වු කරුණු 02 ක් ඉදිපත් කර තිබීමය.

#### ද බුඩිස්ට් / The Buddhist

2017- පෙබරවාරි

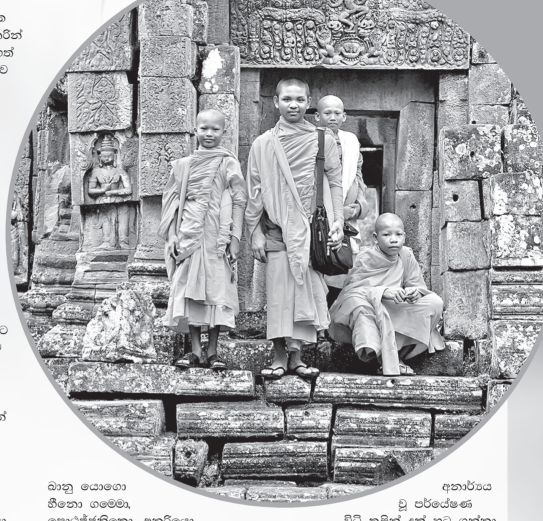
එනම්, "සුබකාමා දුක්ඛ පටික්කුලා" යන්නයි. සත්ත්වයාගේ සාමානා‍ය ස්වභාවය සැපට කැමති වීමත් දුක පිළිකුල් කිරීමත්ය. සත්ත්වයන් අතරින් මිනිසා උසස්ම සතකු වශයෙන් ගත් කළ ඔවුන් තුළ මෙම කරුණු දැඩිව පවතී.

මෙම සතා වූ ධර්මතාවය හඳුනා නොගැනීමෙන් සිදුවන්නේ මානව සම්පත විසින් හෝ මානව සමාජය විසින් ඒවා පුතිකෙෂ්ප වීමය. එකිනෙකට සාපේක්ෂව ඔවුනොවුන් ජීවන චර්යාව පවත්වා ගනු ඇත. එසේ සමාජයේ ජීවත්වන පුද්ගලයාට වූවද එම සමාජය ගැන කළ කිරීමක් හෝ එපා වීමක් ඇති වූ කළ එයින් නිදහස් වී හුදකලා ජිවිතයක් ගතකිරීමට බුදුදහමින් අවසරය තිබේ. එය සමහර අවස්ථාවලදී බුදුරදුන්ට ද කරන්නට සිදුවිය. ඒ බව ධම්ම පදයේ මෙම පාඨයේද තහවුරු වේ. "ඒක චරියං දල්හං කයිරා නනී බාලේ සහායතා"

ඉහතින් සඳහන් කළ පුද්ගලයින් සිව්දෙනාගෙන් සිවුවැනියා මෙම කුමය අත්හද බැලීමටත් උත්සහවන්තයෙකි. බුද්ධ චරිතය ගත් කළ ද උන්වහන්සේ බෝධි සත්ත්ව අවදියේදී මෙම සතා ගවේෂණ විධි පුායෝගිකව අත්හදා බැලුහ. ම. නි. මහා සීහනාද සුනුය හා මහා දුක්ඛක්ඛන්ධ සුතුය තුළින් සිදුහත් බෝසතාණන් වහන්සේ කරන ලද දුෂ්කර කිුයාව පිළිබඳ සඳහන් වේ. එහිදී ඕනැම කෙනෙකුට සංවේගයක් හා මහත් දුකක් ඇති වනු නියතය. එයට හේතුව ඒ කරන ලද දුෂ්කර කිුිිියාව කෙනෙකුට කරන්නට පුළුවන් එකක් නොවන තරම් කටුක වීමය. එසේ වුවද බුද්ධත්වය උදෙසා, ලෝක සත්ත්වයා උදෙසා බෝසතාණන් වහන්සේට එම ආර්ය පර්යේෂණය සිදුකරන්නට සිදුවිය.

බුදු රජාණන් වහන්සේ දේශනා කළ ආකාරයට අනාර්ය පුද්ගලයින් පිළිබඳ දම්සක් පැවතුම් සූතුය තුළින් ද පැහැදිළි වේ. ඒ අනුව අන්තද්වයට පත් වූ පුද්ගලයින් අනාර්ය තත්ත්වයෙහි ලා සැලකිය හැක. එහි සඳහන් පරිදි,

"දේව මේ භිකා වෙ අන්තා. යො චායං කාමෙසු කාම සුඛල්ලි



පොටුජ්ජනිකෝ, අනරියෝ අනත්ත පද සංහිතෝ යෝ චායං අපථකිලමතානුයෝගෝ දුකෝ අතරියෝ අතපථ පද සංහිතෝ එත තේ උහෝ අනෙතා අනුප ගම්ම මජ්ජිමා පටිපදා තථාගතෙන අබිසම්බුදෙධා චක්ඛු කරණි, ඤාණ කරණි, උපසමාය, අභිඤ්ඤාය, සම්බෝධාය නිබ්බානාය සංවත්තති"

මේ ආදී වශයෙන් අත්ථිකීලමතානු යෝගය (ශරීරයට අධික දුක්දීම) කාම සුබල්ලිකානු යෝගය (ශරීරයට අධික සැපදීම) යන අන්ත දෙකම අනාර්යයන් විසින් පරිහරණය කරන්නක් බව ඉන් පැහැදිලි වේ. එසේ නම් මැදුම් පිළිවෙතින් යුත් ආර්ය අෂ්ඨාංගික මාර්ගය ඔස්සේ ගොස් නිර්මාණය ඎත් ඎත් කරගැනීම උසස් ගුණධර්ම ඇත්තාවුන්ගේ එකම අභිපාය වේ. ඒ අනුව නිර්වාණය දුටුව උත්තමයන් ආර්යයන් විෂයෙහිලා සැලකිය හැකිය.

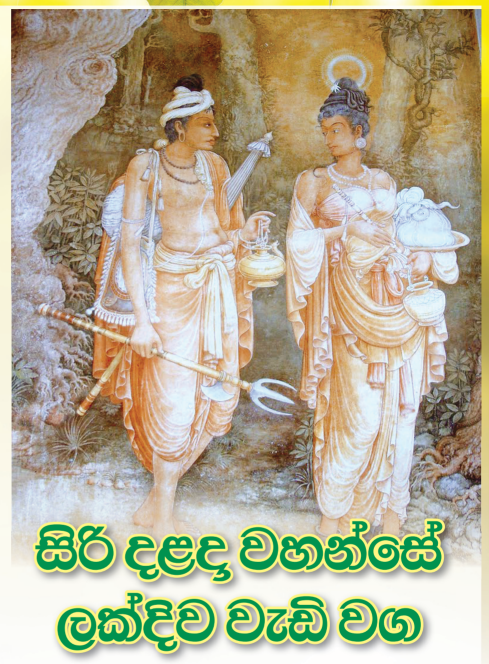
විධි තුළින් දුක් හට ගන්නා අතර, ආර්ය පර්යේෂණ තුළින් සැප හට ගනී. ජාති, ජරා, වාහාධි, මරණ, ශෝක පරිදේව ආදී දුක්වලට මුල් වන්නේ අනාර්ය පර්යේෂණයයි. එසේ වුවද ආර්ය පර්යේෂණ තුළින් දුකක්, කණගාටුවක් ඇති නොවේ. එහිදී අධාාත්මික සුවය ලැබේ. එසේම මෙලොව පරලොව පමණක් නොව සංසාරික භවගමනය වාසනාවන්න වීමට එය හේතු වේ. එහි උච්චතම අවස්ථාව වශයෙන් නිවන හැඳින්වීමට පුළුවන. "නිබ්බාණං පරමං සුඛං" නිවන උතුම් ම සැපතක් වන්නේ ආර්ය පුතිපදාවන් ඔස්සේ ගොස් ලබාගන්නා සැපත වෙනස් නොවන බැවිනි. එය සදා කාලීක සැපතකි. බෞද්ධයින් හැටියට අප පුාර්ථනා කළ යුත්තේ එවැනි සැපතකි. එසේ නම් අනාර්ය පර්යේෂණයෙන් හැකි දූරට ඉවත්වී ආර්ය පර්යේෂණය වර්ධනය කිරීමට උත්සහාවත් වෙමු.



ලංකාවේ පමණක් නොව සමස්ත ලෝකයේ සකල බෞද්ධ ජනතාවගේ අද්විතීය පූජනීය ශී දන්ත ධාතුන් වහන්සේ සිංහලද්වීපය කරා වැඩමවීමේ ගමන් මඟ විස්මය ජනක පුාතිහාර්යජනක වුවකි.

ශී සම්බුද්ධ ශරීර ආදාහනයේ දී බුද්ධ අධිෂ්ඨානය පරිදි නොවිසිරුණු සප්ත ධාතුන් අතර සතර දළදුවෝ වෙති. මෙහිදී ඛේම රහතන් වහන්සේ වම් දළඳා වහන්සේ රැගෙන කලිඟු රජු හට බණ දෙසීමෙන් සම්දිටු කොට දළඳා වහන්සේ පුදන ලෙස භාර කළහ. ගුහාසිව නම් රජ ද කලින් පැහැදීමක් නොමැති ව සිට පසුව දූර්ලබ්ධි හැර පැහැදී දළඳා උදෙසා මහත් පූජා කළහ. දූර්ලබ්ධි ගත් පඬුවස් රජ ගුහාසිව රජුගේ කිුයාව ගැන කෝපව සිය බැණනු චිතුායාන රජ කැඳවා ගුහාසිව රජු හා ඔහු පුදන 'මිනී ඇටය' ගෙන එවයි සිව්රඟ සෙනඟ සමඟ පිටත් කළහ. චිතුයන රජ පඬුවස් රජු හා මිතුව දළඳා කෙරෙහි තුටුව නමුදු දඹදිව අගරජ වූ පණ්ඩුවාස රජුගේ වචනය කඩ කළ නොහැකිව චිතු යාන රජුට සැල කළහ. ගුහාසිව රජ චිතුයාන රජු ඉදිරියේ පුාතිහාර්ය පාන සේ දළඳා වහන්සේට ආරාධනා කළෙන් පෑ මහත් වූ පුාතිහාර්ය දුටු චිතුයාන රජතුමා තිසරණයෙහි පිහිටා පූජා පැවැත්වීය.

ගුහාසිව රජු මහ පෙරහරින් දළඳා වහන්සේ පඬුවස් රජු කරා යැවීය. මහත් කෝපාවිෂ්ඨ පඬුවස් දෙවි රජු දළදාව කිහිරඟුරු වළක ලෑමට ද කිණිහිර පිට තබා තැලීමට ද නියෝග කළ අතර ඒ සෑම අවස්ථාවක දී ම දළදා වහන්සේ මහත් පුාතිහාර්ය පෑ අයුරු සඳහන් වේ. කිණිහිරි මත රැඳි දළදා මෑත් කළ හැක්කෙක් වේ දයි රජු නුවර බෙර ලැවීය. සුභදු නම් සිටුවරයා ඒ පිළිබඳව ඉදිරිපත්ව බෝසතාණන් වහන්සේ සිටි සස, ඡද්දන්ත, ක්ෂාන්තිවාද, ධම්මපාල, මහා කපි, අඵණ්ණක, නිගෝධමිග, සම්භව, මහාකපි, තුණ්ඩිල, විධුර, වට්ටක,



මච්ඡ, වෙස්සන්තර ආදි ජාතකයන් හි දී කළ පින් සිහිපත් කරමින් දළදා වහන්සේ කිණිහිරයෙන් මැත් කරවීමේ සමත් විය.

අනතුරුව පඬුවස් රජු දළද වහන්සේ පැන් බඳුනකට දමීම, ඇතුන් ලවා මැඩීම, කුණපයෙන් පිරි අගලකට දමීම ආදි නොයෙක් අකටයුතු කළ අතර දළද වහන්සේ මහත් පුාතිහාර්ය පාමින් කාගේත් චිත්ත පුසාදය ඇති කළහ.

තව දුරටත් මිතාහ දෘෂ්ටි තොගෙන සමහක් දෘෂ්ටියෙහි පිහිටන ලෙස අමාතහවරු පඬුවස් රජු හමුවේ පුකාශ කළෝය. තුටු පහටු රජතුමා දොහොත් මුදුන් තබාගෙන කළ අධිෂ ්ඨාන පරිදි දළදු වහන්සේ රජුගේ හිස් මුදුනෙහි පිහිටි සේක. අනේකවිධ අයුරින් දළද වහන්සේ පිදූහ. අචල ශුද්ධාවෙහි පිහිටා සිටි ගුහාසිව රජ අතිවිශ්වාස කොට තමන් හා සමබවට තබා නුවර දෙව් පුරයක් සේ සරහා රාජායෙන් පූජා කළේය.

දවස් යනුයේ ක්ෂිරධාර නම් රජුහු "දළදා වහන්සේ දෙව ! නො එසේ නම් යුද්ධ කරව" යි දූතයන් එවූහ. පණ්ඩුවාස රජ "සටන් කියා ආ තගේ මුවින් මහනෙල් මල් පිපේවා" යි පවසන්නේ" දළද වහන්සේ නොදෙමි. යුද්ධ කරම්" යි තොපගේ රජුට කියන්නයි කියා සිටියේය. පණ්ඩුවාස - ක්ෂිරධාර දෙරජුන් අතර යුද්ධය වූ අතර ක්ෂිරධාර රජ තෙමේ පරාජයට පත් විය.

ජයගුෘහී පඬුවස් රජ සේනාවට බොහෝ සංගුහ කොට පුතණුවන්ට රාජා පවරා ශී දන්ත ධාතුන් වහන්සේ ගුහාසිව රජහට පාවාදී බොහෝ සත්කාර සංගුහ කොට සිය නුවරට යවා බොහෝ වස්තු පරිතාහග කොට පැවිදි බවට පත්විය.

ගුහාසිව රජතුමා පඬුවස් රජු අතින් ලද ශීු දළදා වහන්සේ තම නුවරට වඩමවා මහත් පූජා පවත්වමින් සිටියහ. මෙකල උදේනි රට උදේනි රජුගේ පුනු දන්න කුමරුවෝ කලිඟු රජු සමීපයෙහි පුසන්නව වසමින් දළදා වහන්සේට අනේක පුද පූජා පවත්වති. ගුහාසිව රජ හේමමාලා නම් තම දියණිය දන්ත යුව රාජ කුමරුන් හට පාවා දී දළදා රැක්ම භාර කළේය. ක්ෂිරධාර රජුගේ බැණනුවරුන් දෙදෙනෙකු දළදා දෙන ලෙසත්, නො එසේ නම් යුදයට එළඹෙන ලෙසත් පණිවුඩ එවූයෙන් ගුහාසිව රජ දන්ත කුමරු කැඳවා

"කුමර ම දිවි පවත්තා තෙක් අනෙකක් හට අප මුනිඳු දළද වහන්සේ නොදෙමි. එහෙත් යුදයෙහි ඔහු දිනන්නට මට නොපිළිවන. තොප දද ලෙසත් ගෙන නොපසිදු වෙසින් දළදා වහන්සේ වඩාගෙන මෙහි නොසිට ලක්දිව යාකරව" (දළදා සිරිත) යි උපදෙස් දූන්හ.

කළිඟු රාජ නියමය පරිදි හේමමාලා දන්ත කුමරි කුමරුවෝ අනේක දුෂ්කර මධායේ දළදා වහන්සේ ලක්දිව වැඩම

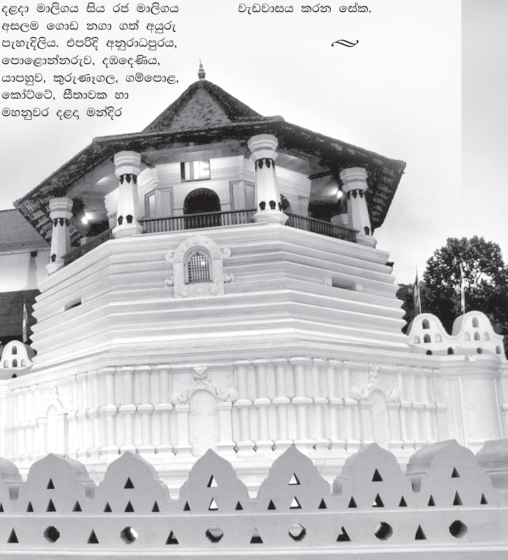
කළහ. මහාවංශය හා දාඨාවංශය අනුව කින්සිරිමෙවන් රජුට නව වැන්නෙහි (කිු. ව. 371) ලක්දිවට වැඩම කරවන ලද දළදා වහන්සේ ඇතුළු නුවර විශේෂ මන්දිරයක තැන්පත් කරන ලදුව මහජන පුදර්ශනය සඳහා වසරක් පාසා අභයගිරි විහාරයට වැඩම කරන ලදී.

ලංකාවේ රජවරු දළදු වහන්සේට විශේෂ ගෞරව පුද පූජා කළහ. අබෞද්ධ රජවරු පවා දළදු වහන්සේ ආරක්ෂා කළහ. දළදු වහන්සේ හිමි වීම ලක්දිව රජකම ලැබීමේ දී අතාවශා වූවක් හෙයින් එසේ කළ බැව් පෙනේ.

මුල සිටම දන්න ධාතුව අභයගිරි විහාරය හා සම්බන්ධ වූ අතර මහායාන මත ගරු කළ අභයගිරකයන් අතින් දළද වහන්සේ උදෙසා පෙරහැර උත්සව ආමිස පූජා මුල සිට ම ආරම්භ විනැයි පෙනේ.

ඓතිහාසික සෙංකඩගල මහනුවර ශී දෂ්ටුා ධාතු මන්දිරයෙහි ලෝවැසි බෞද්ධ අබෞද්ධ කාගේත් ගෞරවාදර පුද පූජා ලබමින් ජිවමාන රාජධානි මාරුවත් ම දළද බුදුපියාණන් වහන්සේ ලෙසින් හිමියන් රැකගනු පිණිස රජවරුන්, ශී දළදා වහන්සේ විරාජමානව

ඉදිවු අයුරු පෙනේ. දළදු වහන්සේ සිංහල රාජාන්වයේ උරුමය ලෙස සැළකීම නිසා ඉංගීසිනට දළදුව නොලැබෙන පිණිස වාරියපොළ සුමංගල අනුනාහිමියෝ දළදා වහන්සේ සඟවාගෙන වනාන්තරගතව මහත් දුක් විඳිමින් ආරක්ෂා කරගත් බව ඉතිහාසය පෙන්වයි. පසුකල ඉංගීසිනට දළදාව අත් වුවද ආගමික වගකීම් තවත් ඉසිලිය යුතු නැතැයි පවසමින් ඉංගීසි පාලකයින් විසින් දළදා භාරය යළි සිංලයනට ම පැවරිණි. එපරිදි දළදා වහන්සේ පිළිබඳ භාරකාරත්වය මල්වතු හා අස්ගිරි පාර්ශ්වයන්හි මහානායක හිමිවරුන් ද, දියවඩන නිලමේතුමා ද දරත්.





## කේ. කේ. එස්. පෙරේරා

ර පරාධ මර්දන කාර්යයෙහි දී අතීතයේ සිටි රාජා පාලකයන්ද වර්තමානයේදී මෙන්ම දඬුවම් ඇතුළු මර්දනකාරී කුමෝපයයන් උපයෝගි කරගත් බව පෙනේ. දීඝනිකායගත චක්කවත්ති සීහනාද සූතුය පැහැදිලිව පෙන්වා දෙන්නේ දරිදුතාවය සොරකම් කිරීම, කෲරත්වය, ද්වේෂය, අසතාවාදී බව ආදී අධර්මශීලී කිුයාවන්ට මුලික හේතුව වන බවය. පාලකයන්ගේ කුමෝපායයන් කොපමණ දුරට පුතිඵල ශුනෳ වූවේද යන්න දීඝ

අපරාධ සම්පූර්ණයෙන් පිටුදුකීම උදෙසා පුජාවගේ ආර්ථික තත්ත්වය නංවාලියයුතු බව බුදුන්වහන්සේගේ අනුශාසනාවය. මේ සඳහා ජනයාට

නිකායගත සුතුයක්වන කුටදන්ත

සුතුයද පෙන්වා දෙයි.

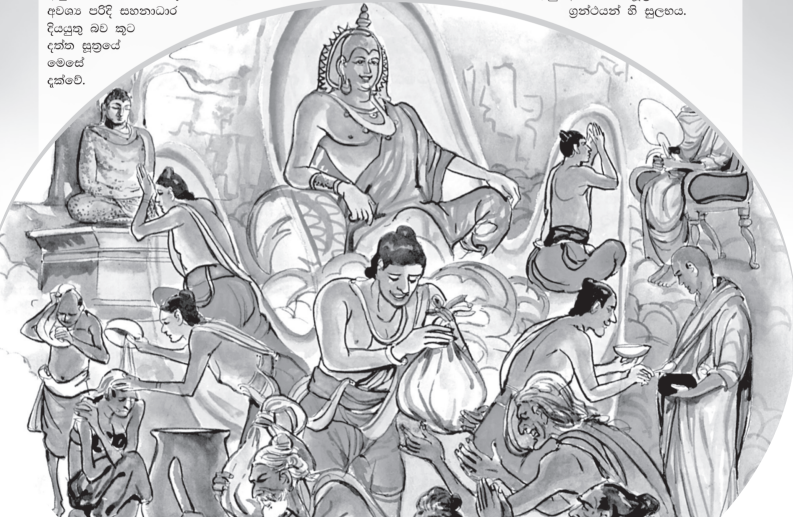
රාජ්ග **යනපාලනයට**ී 509ද්ධ 25දේශ වශයෙන නොසැලකූ සේක. උන්වහන්සේ එයින් එපිට සමාජ ආර්ථික හා දේශපාලන

> ගොවිතැන් කරනුවනට වී බිජුවටද, ගෙරිසරක් රක්නවූනට බත් වැටුප්ද දිය යුතුය. වෙළඳුනට වෙළඳාම වඩනුවට මුදල්ද, රාජකාරියේ යෙදුනවුනට දිනපතා බොජුන්ද මාසික ඇ විසින් වැටුප්ද දෙනු ලැබේවා. මෙසේ කළ පසු ඒ ඒ ජනයෝ තමතමන් අයත් කාරියෙහි නිසි සේ යෙදෙනි. ගම් පැහැරුම් නොකරති. මහරජාණන්ගේ ආදයම වැඩෙයි. රටෙහි උවදුරු නැවතෙයි මිනිස්සු තුටු පහටුව දරුවන්

ළෙහි පිහිටවන්නාහ සිය ගෙවල් දෙර හැර තැබුවන්සේ කොට සැක බිය නැතිව වසන්නාහ" බුදුන්වහන්සේ මිනිස් ජීවිතය සමාජ ආර්ථික වාතාවරණයේ සන්දර්භයෙන් බැහැර කොට හුදෙකලා අංගයන්ගෙන්

සමන්විත පූර්ණ විෂයයක් වශයෙන් සැලකු සේක. සදුචාර ධර්ම, අධාාත්මික හා දර්ශනික ගැටලු සම්බන්ධයෙන් උන්වහන්සේගේ දේශනයන්ගේ බොහෝ දුරට ජනතාව අතර පුචලිතය.

එනමුත් සමාජ, ආර්ථික හා දේශපාලනික කරුණු සම්බන්ධයෙන් උන්වහන්සේ දේශනා පිළිබඳ විශේෂයෙන් බටහිර ජනතාවගේ දුනුම අල්පය. නමුත් මෙම විෂයයන් සම්බන්ධයෙන් බොහෝ කරුණු අන්තර්ගත සුතු නිකාය



ඇත.

## ද බුඩිස්ට් / The Buddhist

ගිහි මනුෂායාට තමාගේ ආර්ථික තත්ත්වය සාර්ථක කරගැනීමේ වැදගත්කම බුදුන්වහන්සේ විසින් සවිස්තරාත්මකව දේශන කොට ඇත. නමුත් බුදුන්වහන්සේ බෞද්ධ පුතිපදවේ මූලික හර පද්ධතියට පුතිපක්ෂව ආසත්තියෙන් හා තෘෂ්ණාවෙන් මඩනා ලදුව සීමා විරහිතව ධනෝපායනයෙහි යෙදීමට මනුෂහාට අවසර දුන් සේක් යයි අර්ථ නිරූපනයක් නොකළ යුතුය. එමෙන්ම උන්වහන්සේ හැකි සෑම අයුරකින්ම උන්වහන්සේ පනවා වදළ මුලික පුතිපත්තීන්ට පුතිපක්ෂවූ ඔවුනොවුන්ට නියුක්ත විය හැකි කවර හෝ වෘත්තියක යෙදී ධනය රැස්කිරීමේ කාර්යයෙහි යෙදීමට මිනිසාට අනුබල දුන් සේක යයි සැලකීමද නොයෙදේ. අවි ආයුධ නිෂ්පාදනය කිරීම අලෙවි කිරීම, මාංශ වෙළදුම ආදී අධාර්මික වෘත්තීන්හි යෙදීම බුදුන්වහන්සේ විසින් ගර්හාවට ලක්කර ඇති බව පුකට කරුණකි.

#### බෞද්ධ ආර්ථික විදනව

ගෘහස්ථයට ගැලපෙන ධර්මයක් ඉගෙනීම සඳහා බුදුරදුන්වෙත පැමිණි දීඝජාණු කෝලිය නම් පුද්ගලයෙක් බුදුන්වහන්සේ අමතා මෙසේ පැවසූයේය.

"සමිඳුනි අපි ගිහිව පස්කම් සැප විඳිමු. අඹුදරුවන් මැද වෙසෙමු. කසී සළු, සඳුන්, මල් ගඳ විළවුන් පරිභෝග කරමු. රන් - රිදී - මසු -කහවණු භාවිත කරමු. අප වැනියනට, ගැලපෙන මෙලොවත් පරලොවත් සුව පිණිස පවත්නා දහමක් දේශනා කරන සේක්වා" මේ ආරාධනය පරිදි මේ සංසාරයේ වසන මිනිසාගේ සන්තුෂ්ඨියට හේතුවන දහම් සතරක් බුදුන්වහන්සේ දේශනා කළ සේක.

පුථමකොට - ඔහු කාර්යක්ෂ ම විය යුතුය. ශකාතා සහිත විය යුතුය. ධෛර්ය සම්පන්න විය යුතුය. තමා නියුක්ත වෘත්තිය පිළිබඳව මනා අවබෝධයකින් යුක්ත විය යුතුය. (උට්ඨාන සම්පද)

දෙවැනිව - ඔහු තමාගේ වෘත්තීය රැකගැනීමට උත්සුක විය යුතුය. එහි නියුක්තව කායිකව වෙහෙසෙමින් එහි සාර්ථකත්වය උදෙසා උත්සුක විය යුතුය. (ආරක්ඛ සම්පද)

තෙවනුව - ඔහු කලපාණ මිතුයන්, එනම් - බහුශුැත, ගුණවත්, විශ්වාසවන්ත නිදහස් චින්තන සහිත, තමන් යහ මගට යොමුකොට මෙහෙයවන පුද්ගලයන් අැසුරුකළ යුතුය **ශෝකාවි** (කලාහණ මිත්තතා) **කියා** සිව්වැනිව - ඔහු තමා උපයන ධනය **ආත්** සාධාරණව ඉපයෙන ලාභයට සමානුපාතිකව සම්පත් පුතිලාභවල සීමාවන් තුළ ජිවිතය හැඩගස්වා ගත යුතුය. (සම ජීවිකතා)

භාරතීය නරපති අශෝක රජතුමා (කුි. පූ. 3 වැනි සියවස) තමාගේ පුරෝගාමීන් ආදර්ශය අනුව යමින් රාජා ශක්තිමත් කිරීමේ අභිපායයෙන් භාරතයේ ජනපද ආකුමණයේ යෙදිණි. දහ දහස් ගණනින් අහිංසක ජනතාව සාතනය කරමින් අසල්වැසි රාජා ආකුමණයේ යෙදිණි. නමුත් එකුමා බුදුසමයට අවනතවීමත් සමග බෞද්ධ පුතිපදව අනුව ස්වකීය ආකල්ප හා කාර්යාවලිය සම්පූර්ණයෙන් පරිවර්තනයට භාජනය කළේය.

කාංලික දේශය ආකුමණය ගැන සඳහන් වන එතුමාගේ සුපුසිද්ධ ශිලා ලේඛනයෙහි එතුමා ස්වකීය ආකුමණයන් පිළිබඳ අවංකව ශෝකවන බව පවසමින් රාජා ආකුමණ කියාවලිය හෙළාදකිමින් අවිහිංසාව, ආත්ම දමනය, ශීලවන්ත ජීවිතය ආදි පුනිපත්තීන් අගය කොට දක්වා ඇත. තමාගේ දරු මුණුබුරන් දේශ ආකුමණයට යොමු නොවේවා යයිද, යුද්ධ මාර්ගයෙන් බැහැරව ධර්ම මාර්ගයට යොමු වේවායිද පුකාශ කොට ඇත. එම පිළිවෙත මොලොවටත් පරලොවටත් යහපත් වනු ඇත.

#### අධික අයබදු හා යහපාලනය පිළිබඳව බුදුන්වහන්සේගේ ඔවදන්

බුදුන් වහන්සේ දේශපාලනය, යුද්ධය හා සාමය ආදි විෂයයන් පිළිබඳව පැහැදිලි ඔවදන් දේශනා කොට ඇත. බුදුදහම සාමය අගය කරනු බවත් සාමය පවර්ධනය කර බවත්, ධර්මයේ මුඛා පණිවුඩය වශයෙන් භීෂණය හා ජීවිත විනාශය හෙළා දකින බවත් පුකට සතායකි.

බුදු දහම අනුව "ධාර්මික යුද්ධ" නමින් සංගුාම විශේෂයක් නැත්තේය. මෙය භීෂණය හා මනුෂා ද්වේෂය කෘරත්වය සාධාරණීකරණය

කාංලික දේශය ආකුමණය ගැන සඳහන් වන එතුමාගේ සුපුසිද්ධ ශිලාලේඛනයෙහි එතුමා ස්වකීය ආකුමණයන් පිළිබඳ අවංකව ශෝකවන බව පවසමින් රාජන ආකුමණ කුයාවලිය හෙළාදකිමින් - අවිහිංසාව ආත්ම දමනය ශීලවන්ත ජීවිතය ආදි පුතිපත්තීන් අගය කොට දක්වා ඇත. තමාගේ දරු මුණුබුරන් දේශ ආකුමණයට යොමු නොවේවා යයිද, යුද්ධ මාර්ගයෙන් බැහැරව සඳහා ධර්ම මාර්ගයට නිර්මිත යොමු වේවායිද වාහාජ සංකල්පයකි. පුකාශ යුද්ධයක් කොට ධර්මානුකූල බව

හෝ අධර්මානුකූල

බව - "මගේ යුද්ධය

ධර්මානුකූලය - ඔබේ

යුද්ධය අධර්මිෂ්ඨය" යි

නිගමනය කරන්නේ කව්ද?

බුදුදහම එකහෙලාම මෙම තර්කය පුතික්ෂේප කරයි. බලතුලනයෙන් හෝ තර්ජන අනුසාරයෙන් සාමය උදකර ගැනීම ආදානශීලීය. බල පුදර්ශනයෙන් භීතිය විනා සාමය උද්ගත නොවේ. භීතිය වසාප්ත කොට දීර්ඝකාලීන සාමයක් උදකරගත නොහැකිය. භීතිය, ද්වේෂය ජනිත කරයි. බලය යොද විරෝධතාවය මැඩපැවැත්වීම හුදෙක් තාවකාලිකය. මේ තත්ත්වය ක්ෂණිකව අවිදාහමාන වී නැවතත් භීෂණය මතුවේ.

සැබෑ නිර්වාහජ සාමයක් පවත්වාගත හැක්කේ සැකය, භීතිය හා අන්තරායකාරි බව දුරුකොට, මෛතීය මිතුත්වය වර්ධනය කිරීමෙනි. ස්වකීය දේශයන් අධර්මිෂ්ඨව පාලනය කළ රාජා නායකයෝ බුද්ධ කාලයේ පවා විසූහ. ඔවුන්ගේ පාලන තන්තුයන් යටතේ පුජාව සුරාකන ලදහ. අධික බදු පැනවීමෙන් හා කෲර දඬුවම්වලට භාජනය කිරීමෙන් අසීමිත පීඩාවට පත්කරන ලදහ.

බුදුන්වහන්සේ රාජා පාලකයන්ගේ මෙම කියාවන් කෙරෙහි අතිශයින් සංවේදී වූ සේක. උන්වහන්සේ මෙම කිුිිියාවන් අවලෝකනය කිරීමෙන් යහපාලනය ඇතිකිරීම සඳහා උත්සුක වූ බව ධම්ම පදට්ඨකථා පුවත් අපට පෙන්වා දෙයි.

කිසියම් රාජායක නායකයන් අමාතා මණ්ඩලය හා පරිපාලන නිලධාරී පද්ධතිය දූෂිතව අසාධාරණ වූ අවස්ථාවේදී සමස්ත ජනතාවට වංචනිකව දූෂිතව අතෘප්තිමත් විය හැකි බව බුදුන් වහන්සේ පෙන්වා දී ඇත. කිසියම් රාජායක ජනතාව තෘප්තිමත් වීමට එහි රාජා පාලකයින් පුථම කොට ධර්මිෂ්ඨ විය යුතුය. මෙම පරමාර්ථය ඉෂ්ඨ කරගැනීමේ මාර්ගය බුදුරාජණන් වහන්සේ දස රාජාා ධර්මයෙන් පෙන්වා දී ඇත.

බුද්ධ ධර්මය උත්කෘෂ්ඨ දාර්ශනික සිද්ධාන්තයන් - උදුර ගුණධර්මයන් හා දුර්ශනික චිත්නයන් සමඟ අන්තර්ගත වූවා විනා පොදුජනතාවගේ සමාජ හා ආර්ථික පුශ්ත කෙරෙහි කිසිදු උනන්දුවක් නොදක්වන බව ඇතැමකුගේ විශ්වාසය වේ. මෙය සාවදා දෘෂ්ඨීමය පුකාශයකි. බුදුන් වහන්සේ දරු ස්ථාවරය අනුව ධාර්මික සදචාර සම්පන්න පුතිපත්ති මත ගොඩනැගුණු ජිවිතයන් ගතකිරීමෙන් විනා සන්තුෂ්ඨිය උදුකරගත නොහැකි බව බුද්ධ දේශනාවය. නමුත් අහිතකර භෞතික හා සමාජමය අවස්ථාවන් හිදී එබඳු ජීවිතයක් ගත කිරීමට බුදුන්වහන්සේ අවබෝධකොට ගෙන සිටි බව පැහැදිලිය.

#### බුදුදහම ජීවන මාර්ගයකි.

බුදුදහම බලය උදෙසා සටන් කිරීම පුතික්ෂේප කරයි. ජයගුහණය හා පරාජය වීම නිගුහශීලිව සලකයි. අහිසංකයන් වධ බන්ධනයන්ට භාජනය කරවීම නිගුහාත්මකව සලකයි. සංගාමයේ දී දහස් ගණනක් ජනයා යුදමය පරාකුමයෙන් පරාජයට පත්කරනුවට වඩා තමා තම ආත්මය ජයගැනීම - ද්වේෂය කරුණා දයාවෙන් පරාජය කිරීම අධර්මය ධර්මයෙන් පරාජය කිරීම උසස් කොට සලකයි. මෙම සත්කුියාවන් පවත්වා ගැනීමේ බලවේගය වශයෙන් මෛතීය පුවර්ධනය කිරීම සෑම ජීවියකුම සැළකිල්ලෙන් ජුමයෙන් හා සාධාරණත්වයෙන් සැළකීම භෞතික සන්තුෂ්ඨියෙන් සපිරුණු ලොවක සාමය හා සමගිය වර්ධනය කිරීම හා පරමාර්ථය සතාෳය වන නිර්වානය අවබෝධ කරගැනීම

උදෙසා කරුණාව ජිවමාන කිුයාකාරී බලවේගය වශයෙන් සැළකීම බුදුදහම සියලු කල්හිම පුවර්ධනය කරයි. කු**ටදත්ත සූතුය - කෘෂිකර්මාන්තය** 

#### කුටදත්ත සූතුය - කෘෂිකර්මාන්තය සඳහා අතිරේක සහනාධාර කට දන්ත බමුණා දිනක්

කුට දන්ත බමුණා දිනක් බුදුන්වහන්සේ හමුවීමට පැමිණ බිලි පූජාවන්ට අදළ සොළොසක් අවශාතා සම්පූර්ණ කරමින් බිලි පූජාවක් පවත්වන්නේ කෙසේ දයි බුදුන් වහන්සේගෙන් විමසූ අවස්ථාවේදී උන්වහන්සේ තමන් වහන්සේගේ පූර්ව ජන්මයන් පිළිබඳ කථා පුවෘත්තියක් මෙසේ ඉදිරිපත් කළ සේක

"බුාහ්මණය පූර්වයේදී මහාවිජිත නම් තරපතියෙක් හුදකලාව මෙසේ අතීතය ආවර්ජනය කළේය. මම මිනිස් ලොව පරිමාණයෙන් අපුමාණ ධනස්කන්ධයක් අත්පත්කරගෙන සිටිමි. මා විසින් යටත් කරගන්නා ලද ජනපද විශාල සංඛ්‍යාවක් සන්තකව සිටිමි. අංග සම්පූර්ණ වූ බිලි පූජෝත්සවයක් පැවැත්වුවහොත් එය දීර්ඝ කාලයකට මගේ සන්තුෂ්ඨීයට හේතු වනු ඇත."

මෙසේ ආවර්ජන කරමින් පුරෝහිත බමුණා කැඳවා මෙසේ පවසයි.

"මට මහා පරිමාණ බිලි පූජාවක් අංග සම්පූර්ණව පැවැත්වීමේ අභිලාශයක් ඇත. මෙම පූජෝත්සවය සදකල්හිම මගේ යහපතට හේතුවන්නේ කෙසේද?"

ීට පුතිචාර වශයෙන් පුරෝහිත බමුණා මෙසේ පවසයි.

"දේවයිනි ඔබේ මේ දනව්ව සොරුන්ගෙන් පෙළුණේය. සොරුන් ගම් නියම්ගම් නුවරවල් පැහැර ඇති නියාව පැණෙයි. මං පැහැර ඇති නියාව පැණෙයි. මෙසෙව් උවදුරු ඇති රටෙකින් අයබදු ගනු නොයෙදෙයි. වද දී සිරගෙහිලා දඩගසා, නිගහා, රටින් නෙරු හෝ සොර උවදුරු නවතන්නට තැත් කළද වැඩෙක් නොවේ. දඬුවම් ලදවුන්ගෙන් ඉතිරියෝ පසුකලැ රට පෙළති. එබැවින් මෙසේ පිළිපැදිය යුතුය.

ගොවිතැන් කරනවුනට වී බිජුවටද, ගෙරිස රක්නවුනට බත් වැටුප් ද දියැ යුතු. වෙළඳුනට වෙළ දාම වඩනුවට මුදල් ද, රාජකාරියේ යෙදෙනවුනට දිනපතා බොජුන් ද, මාසික ඈ විසින් වැටුප් ද දෙනු ලැබේවා මෙසේ කළ පසු ඒ ඒ ජනයෝ තම තමන් අයත් කාරියෙහි නිසිසේ යෙදෙති. ගම් පැහැරුම් ඈ නොකරති. මහ රජාණන්ගේ ආදයම ද වැඩෙයි. රටෙහි උවදුරු නැවැතෙයි. මිනිසුන් තුටු පහටුවැ දරුවන් ළෙහි නටවන්නාහු සිය ගෙවල් දෙර හැර තැබුවන් සේ කොටැ, සැක බිය නැතීවැ, වසන්නාහ" යනුයි.

මෙම ජාති කථාවස්තුවේ කථානායකයා වූ පුරෝහිත බමුණා වූයේ අනෙකෙකු නොව බෝධිසත්ව අවධියේ තිලෝගුරු බුදුරාජණන් වහන්සේය.

බල පරාකුමය පුදර්ශනය කිරීමෙන් භීතිය විතා සාමය ජනිත තොවේ භීතිය පතුරුවා සැබෑ දිගු කාලීන සාමයක් උදකරගෙන නොහැකිය. භීතියට ද්වේෂය ජනිත කළ හැක. ජනතා පීඩනයේ පුතිඑල තාවකාලික ය අවනීතිය නැවත උද්ගත විය හැක. උද්ගත වී භීෂණය දක්වා වර්ධනය විය හැකිය.

බුදුන් වහන්සේ කාමාශාවන්ගේ හීනත්වය අවදනම, හා නෛශ්කාමායේ සාධනීය පුතිඵල කුඑගන්වමින් කුටදත්ත අමතා සංශෝධිත අනුශාසනාවක්

කළ සේක. මෙම පූර්ව දේශනය හේතුකොටගෙන කුටදත්තගේ මනස තැන්පත් වූ බවත් සුඛනමා වූ බවත්, බාධාවන්ගෙන් විතිර්මුක්ත වූ බවත් ශාන්තව තැන්පත් වූ බවත් දුටු බුදුන් වහන්සේ චතුරාර්ය සතාය අළලා ධර්ම දේශනයක් කළ සේක.

අපිරිසුදු වූ වස්තුයකින් දුර්වර්ණ ලප කැලැල් ඉවත් කිරීමෙන් පවිතුවන්නේ යම් සේද, එම වස්තුය වර්ණ ගැන්වීමේදී වර්ණය උරාගන්තේ නම් සේද, කුට දන්තගේ චින්ත සන්තානයෙහි අක්ලිෂ්ඨ වූත් අකලංකවූත් දහම් ඇස පහළ වීමෙන් අනතුරුව "සම්භවයක් ඇසුරෙන් ජනිත වන සෑම ධර්මයක්ම අවසානය ද ආත්ම කොට පවත්නා බව කුටදත්තට අවබෝධ විය."

> (2016 අපේල් 21 දින "ඩේලි මීරර්" පනුයේ පළවූ ඉංගීසි ලිපියක සිංහලානුවාදය)

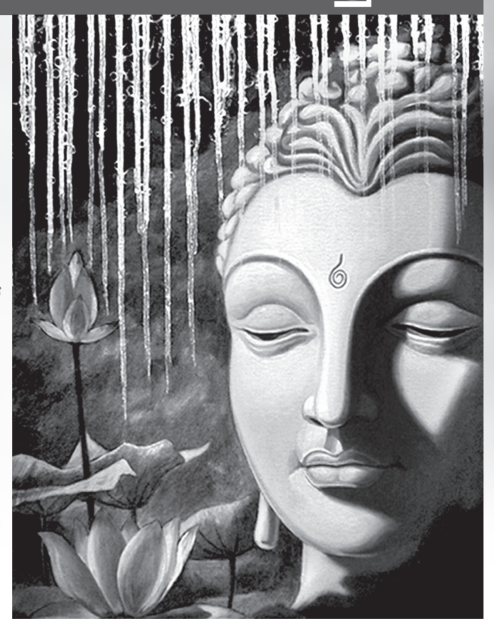


## බුදු දහම හා සමාජස්ථරායන ගැටලුව



කු මාජ ස්ථරායනය පුාථමික වශයෙන් සමස්ත සමාජ සංවිධානයේ මලික පතිපත්තීන්හි පුධාන ලඤණයක් වශයෙන් සැළකේ. මෙම සමාජ විභේදනයෙහි විශේෂ ලඎණය වනුයේ එය තුළ අන්තර්ගතවන විවිධ සමාජ ගණවල සාමාජිකයන් ස්වකීය ගණය තුළ සමාන තත්ත්වයන් උසුලමින් සමානතාවයෙන් අනෙහානහ වශයෙන් අන්තර් සන්නිවේදන කිුයාවන් හා අන්තර් සම්බන්ධතා පවත්වමින් සමස්ත සමාජය තුළ කුලය, සමාජ පුභූත්වය, ආර්ථික තලය නොහොත් පංතිය සලකා උසස් පහත් වශයෙන් අනුකුමිකව ශේණිගතව ආධිපතා අනුකුමික වාූහයක අනෙහානා වශයෙන් පුභේදනය වී සිටීමය. නමුත් මෙසේ ස්ථිර වශයෙන් වෙන්වී ඇති ගණ අතර සමාජ සංවිධානයේ වෙන්වෙන්ව හදුනාගත හැකි එක් එක් ගණයට අයත්වන ස්ථානය නිගමනය කිරීම සඳහා පිළිගන්නා ලද හඳුන්වාදිය හැකි විශේෂතා ඇත්තේය. මෙම සමාජ සංවෘත්තිය ධනය, බලය, ශක්තිය, පරම්පරාව. අධාාපනය හා වෘත්තීය ආදී සාධක මත රඳා පවත්තේය. මෙම ලිපියේදී ජන වාවහාරයේ "වර්ණ ධර්ම" යනුවෙන් හඳුන්වනු ලබන භාරතීය කුල පද්ධතිය හා එම සමාජ සංසිද්ධියට බුදු දහම දක්වූ පුතිචාරය පිළිබඳව පැතිකඩ කිහිපයක් සාකච්ඡා කිරීමට බලාපොරොත්තු වෙමි.

"වර්ණ ධර්ම" නම් පදය සකස්වී ඇත්තේ "පැහැය" ධ්වනිත කෙරෙන "වර්ණ" ශබ්දය හා "කාර්යය" පුකාශ කෙරෙන "ධර්ම" ශබ්දය සමග ඒකාබද්ධ වීමෙන් වන අතර වර්ණය පාදක කොටගෙන එම වර්ණය



හිමියාට පැවරෙන කාර්ය භාරය එහි අන්තර්ගත අර්ථය වශයෙන් සැළකිය හැකිය. මෙම පාරිභාෂික පදය හින්දු භක්තික සමාජ සංවිධානයෙහි අනනා සාධාරණ ධ්වනීතාර්ථයක් සමඟ සුවිශේෂතාවයක් පිහිටුවා ඇත.

සමාජ විදාහාඥයන්ගේ අර්ථ නිරූපනයට අනුව "වර්ණ ධර්ම" පදයට සමාන වහවහාරික සංකල්පය වන්නේ "කුලය" ය. මෙම සමාජ සංස්ථාවෙහි සම්භවය ලෝක තිර්මාතෘ "බුහ්මත්" ගෙත් තිෂ්පත්ත වූවකි. සෘග්වේදයෙහි ඇතුළත් පුකට සූතුයක් වන "පුරුෂ සුක්තය" මෙම සංස්ථාව මේ අයුරිත් විගුහ කොට ඇත.

"බුත්මණයා ඔහුගේ මුබය විය (එනම් බුත්මණයා බුත්මන්ගේ මුඛයෙන් ජනිත විය) ඔහුගේ බාහු යුග්මය රාජනාංයා (ක්ෂතුිය වර්ණය) නිර්මාණය කළේය.

වෙශායා ඔහුගේ කලවා විය. ශූදයා ඔහුගේ පාදයන්ගෙන් උපත ලැබීය". ලෝක නිර්මාණ මිතහාව භාරතීය හින්දු සාමයික සම්පුදය මුළුල්ලේම එකසේ පවත්වාගෙන ඇත. මෙම සංස්ථාවෙහි පුභවය පිළිබඳ ආරම්භක මතය මහා භාරතය, රාමායනය, ස්වෘති, ධර්ම ශාස්තු හා පුරාණයන්හිද එකසේ නොවෙනස්ව අන්තර්ගතව ඇත. හින්දු සමාජ දර්ශනය අනුව බුහ්මන් සමාජ පංති නිර්මාණය කළා පමණක් නොව වර්ණ චතුෂ්කයට අදළ විවිධ කාර්ය භාරයන්ද පැවරුවේය. මේ අයුරින් සමාජයේ කුල තාතාත්තර පද්ධතියේ උච්චතම වර්ණය වූ බුහ්මණයින්ට වේද මන්තු ඉගැන්වීමේ හා පූජකත්ව සම්බන්ධ කාර්යයන් ඉටුකිරීමේ වගකීම පවරන ලදී. ක්ෂතිය නොහොත් රජකුලයට පවරනලද කාර්යය වූයේ රාජාය හා රාජා පාලනයද, රාජා ආරක්ෂාව සඳහා සංගාම මෙහෙයවීමය. වෛශායන්ට කෘෂිකර්මය හා වාණිජ කටයුතු පැවරුනු අතර ශුදුයන්ගේ භූමිකාව බවට නිගමනය වූයේ උසස් කුල තිුකයේ සාමාජිකයන්ට බැලමෙහෙ කිරීමය.

මෙම සමාජ සංවිධාන වි්ිිිුහය තුළ, සමාජ සාධාරණත්වයක මාතුයක්වත් දර්ශනය නොවීම නිසා එම සමාජ ස්ථරායන පද්ධතියත් එය යටතේ සිදුවූ විවිධ පන්තිවලට කාර්ය පැවරීමත් බුදුන් වහන්සේගේ අතාන්ත විවේචනයට භාජනය වූ විෂයයක් විය. හීන යයි සැලකෙන කුලයක ජන්මය ලැබීම මූලික මිනිස් අයිතීන් අහිමිවීමට පවා හේතු විය හැකි බව බුදුන් වහන්සේ නිරීක්ෂණය කළ සේක.

මෙම සමාජ සංස්ථාවේ
අසාධාරණත්ව විවේචනයට භාජනය
කිරීම සඳහා උන්වහන්සේ තර්ක
රාශියක් උපයෝගි කරගෙන
ඇත. මෙම අසාධාරණ සමාජ
තත්ත්වය උද්ගතවීමට බලපෑ
දේව නිර්මාණවාදය උන්වහන්සේ
අග්ගඤ්ඤ සුනුයේදී මේ අයුරින්
විවේචනයට භාජනය කොට
ඇත්තේය.

"බුහ්මණයින්ගේ භාර්යාවන් සශුීකව ගර්භණී වී සිටීම, දරුවන් බිහිකිරීම, දරුවන් මව්කිරෙන් පෝෂණය කිරීම සමාජයේ සුලභ සිද්ධීන් හා දර්ශන වේ. එනමුදු

"ඛාහ්මණ" අභිධානය වෛදික යුගයේ සිට ජනවර්ගයක් හැඳින්වීමේ අර්ථයෙන් භාවිතා වී පැවති නමුත් බුදුන් වහන්සේ එහි මුලික ධ්වනීතාර්ථය ලිහිල්කොට ජන්මය හා සම්බන්ධ නොකර, ජන්මය කෙබඳු වුවද සදුචාරවත් උත්තෘෂ්ඨ පුද්ගලයෙකු හඳුන්වන නිර්වචනයක් බවට පත් කළ සේක. මෙම අර්ථකථනය එකල පැවති සමාජ පුශ්නයට ඉදිරිපත් කරන ලද විශිෂ්ඨ වූ විප්ලවීය පුවේශයක් විය. මක්නිසාද යත්, මෙම විගුහය අනුව හීන ජන්මයක් ලැබුවෙකු පවා ජීවන චර්යාවෙන් පරිශුද්ධ වූයේ නම් බුාහ්මණ අභිධානයට සුදුස්සකු වන හෙයිනි.

මව්කුසින් මෙලොවට බිහිවූ මෙම බමුණෝ තමන් බුහ්මයාගේ මුඛයෙන් බිහි වූ බව පවසති" (දීඝනිකාය)

බුදුන් වහන්සේ මානවයන්ගේ ජීවවිද ශානුකූල සම්භවය පිළිගෙන තිබූ බව මෙම පුකාශයෙන් මනාව ස්පුට වේ. අදේවවාදී ආගම් දර්ශනයක් වූ බුදුදහම බමුණු ගුරුන් විසින් හුවාදක්වා තිබූ දේව නිර්මාණ වාදය එකහෙළ, බැහැර කරයි. සමාජ සංස්ථාව ශුම විහජනය පදනම් කොටගත් ස්ථරායනයකට භාජනය වී පවත්නා කියාවලිය හේතුකොටගෙන හටගෙන ඇති බවත් එම මානව නිර්මාණයක් බුදු දහම එකහෙළා පුකාශ කරයි.

වර්ණ ධර්මය යනුවෙන් හැඳින්වෙන භාරතීය කුල කුමය පුද්ගලයකුගේ කුලය ඔහුගේ ජන්මය අනුව අනිවාර්ය අයුරින් නියමිත සමාජ ගණයකට ඇතුළත් කරන

අනමාශීලී සමාජ සංස්ථාවකි. මේ අනුව සෑම පුද්ගලයකුගේම අනනානාවය හා සමාජයේ ස්ථානගතකිරීම සමාජයීය හා නෛතික වශයෙන් මෙන්ම ආගමික වශයෙන්ද අපරිවර්තනීය අයුරින් ස්ථාපිත වී අවසන්ය. මෙම තත්ත්වය එකී සමාජ සංස්ථාවේ පුමුඛවූත් අවියෝජනීය වූත් ලක්ෂණයන්ගෙන් එකක් වේ. බුදුන් වහන්සේ මෙම අනමා සමාජ සංස්ථාව දුඩි සේ විවේචනය කොට ඇති අතර පුද්ගලයකුට සමාජයේ හිමිවන ස්ථානයෙහි හා අනනානාවයෙහි පරිවර්තනීයත්වය අවධාරණය කොට ඇත. කිසියම් පුද්ගලයෙකු බුහ්මණයකු හෝ වසලයකු වන්නේ ඔහු කිසියම් ගණයක සාමාජිකයකු වශයෙන් ලබන උත්පත්තිය පාදක කොටගෙන නොවන බව බුදුන්වහන්සේ විවිධ දේශනාවන්හිදී පැහැදිලිව පවසා ඇත.

හැඩපළු ගෙතුණු කේශකලාපය, පරම්පරාව හා ජන්මය අනුව පුද්ගලයකු බුාහ්මණයකු නොවන බව බුදුන් වහන්සේ වදරා ඇත. මීට වෛකල්පිත වශයෙන් පුද්ගයකුගේ සමාජ අනනානාවය හා තත්ත්වය නිගමනය කෙරෙන සාධක වන්නේ ඔහුගේ චෛතසික හා භෞතික චර්යාව බව උන්වහන්සේ අවධාරණය කොට ඇත. මෙම සාධකයේ ස්වභාවය අතිශයින්ම වැදගත් වන්නේය. එය සුඛනමා හා පරිවර්තනීය වන අතර කිසිදු පුද්ගලයෙකු නියමිත චර්යා රටාවකට ආවේතිකව උපත ලබන්නකු නොවන්නේය. බුදු දහම අනුව කිසිදු අපරිවර්තනීය, ඒකාන්තික සමාජ පන්ති කුල (වර්ණ) හෝ ජනවර්ග ලොව නොපවතී. මෙම තත්ත්වය අනිතා ධර්මය සමග සාකලායෙන්ම අනුකූලය.

"බුාහ්මණ" අභිධානය වෛදික යුගයේ සිට ජනවර්ගයක් හැඳින්වීමේ අර්ථයෙන් භාවිත වී පැවති නමුත් බුදුන් වහන්සේ එහි මුලික ධ්වනිතාර්ථය ලිහිල්කොට ජන්මය හා සම්බන්ධ නොකර, ජන්මය කෙබඳු වුවද සදචාරවත් උත්තෘෂ්ඨ පුද්ගලයකු හඳුන්වන නිර්වචනයක් බවට පත් කළ සේක. මෙම අර්ථකථනය එකල පැවති සමාජ පුශ්නයට ඉදිරිපත් කරන ලද විශිෂ්ඨ වූ විප්ලවීය පුවේශයක් විය.



මක්නිසාද යත්, මෙම විගුහය අනුව හීන ජන්මයක් ලැබූවකු පවා ජීවන චර්යාවෙන් පරිශුද්ධ වූයේ නම් බුාහ්මණ අභිධානයට සුදුස්සකු වන හෙයිනි. සමාජ සාමයික පුතිසංස්කාරකයකු වශයෙන් බුදුන්වහන්සේ මේ අයුරින් වර්ණය පාදක කොටගත් සමාජ සංස්ථාව දඩි සේ නිගුහයට භාජනය කොට ඇත. සමාජ පන්තිය හා කුලය හැඳින්වෙන වර්ණ සංකල්පය පිළිබඳ විදහානුකූල විශ්ලේෂණයක් අන්තර්ගතවන වාසෙට්ඨ සුතුය නම් වැදගත් සූතුයක් බුද්දක නිකායික ගුන්ථයක් වන සුක්ත නිපාතයේ ඇතුළත් කොට ඇත. මෙම සූතුයේදී භාවිත ඇතැම් තර්කයන් ජීව වර්ගීකරණ විදහාවට අනුගත

> ජීව විදහත්මක සිද්ධාන්ත පදනම් කරගෙන ඇති අතර සමහරක් ආචාර විදහත්මක හා ආර්ථික විදහමය නහාය ධර්මයක් මත ගොඩනැගී ඇති ඒවාය. පළමුවැනි තර්කය ශාකවල ලඤණයක් පදනම් කරගන්නා ලද්දකි.

පදනම් කරගන්නා ලද්දකි. දන්නහුය ඔබ - ගස් හා තණකොළ ගැන ඒවා කිසිදිනක - තමා ගැනම නොපවසයි උපතින් ලද දෙයකි - ඒ ඒ ගසෙහි හැඩරුව වෙනස් වේමය -ජාතිවශයෙන් (සු.නි. 604) මෙම තර්කය පැහැදිලි කිරීමේදී බුදුන් වහන්සේ පුථම කොට තෘණ ශාකයෙහි හා වෘක්ෂයන්හි සහජ ලකුෂණ සැලකිල්ලට භාජනය කරන සේක. තෘණ ශාකය වෘකුෂයෙන් වෙනස් වේ. මේ වෙනස හටගන්නේ සහජ ලකුෂණයන් අනුවය. ගසෙහි අරටුවක් ඇතන් තෘණ ශාකයෙහි අරටුවක් නැත. මෙම විෂමතාවයට හේතුව තෘණ ශාකයන් වෘක්ෂයන් අනොහනා වශයෙන් අසමාන ශාක වර්ග විසින් පුජනනය කොට තිබීමය.

බුදුන් වහන්සේ අනතුරුව කෘමීන්, උරගයින්, මත්සායන් හා පක්ෂීන් වීමංශනයට භාජනය කරන සේක. ශාක විශේෂයන් මෙන්ම මෙම ජීවියෝද අනොහනා වශයෙන් විසම සත්ත්ව වර්ග විසින් පුජනනය කරන ලද්දෝ වෙති. මේ හේතුකොටගෙන මොවුහු සහජ සුවිශේෂී වාහුභාත්මක වීෂමතාවයන්ගෙන් යුක්ත වූවෝ වෙති.

මිනිසා විසින්ම නිර්මාණය කරගන්නා ලද විවිධ පුභේදනයන් සහිත මනුෂා පුජාව විගුහකොට දක්වීම සඳහා බුදුන් වහන්සේ පූර්වෝක්ත විශ්වීය ජීව විදාහත්මක සිද්ධාන්තය උපයෝගී කරගෙන ඇති බැව් පෙනේ. මෙම සතාග වාසෙට්ඨ සූතුයේදී මේ අයුරින් පුකාශ වී ඇත.

#### පණ්ඩිත වගෙග් පටෙඨා ි

ගාථාව

ඕවදෙxනුසාසෙයx, අසබහා ච නිවාරයේ, සතං හි සෝ පියෝ හෝති, අසතං හෝති අප්පියෝ.

තේරුම

පණ්ඩිතයා අනුන්ට අවවාද කළ යුතුය, අනුශාසනා කළ යුතුය. අනුන් අසභන දෙයින්, අකුසලයෙන්-වැළැක්විය යුතුය. එසේ කරන්නා සත්පුරුෂයන්ට පිය වේ. අසත්පුරුෂයන්ට අපිය වේ. "මේ ජාතීන් හට - උපතින්ම පිහිටා ඇති සළකුණුද ඇත බොහෝ එහෙත් මිනිසුන් අතර උපතින්ම පිහිටා ඇති සලකුණු නොමැත"

(සු.නි. 610)

බුදුන් වහන්සේ මෙම විශ්වීය සතාය පිළිබඳවත්, මානව වර්ගයාගේ ජීව විදාහත්මක ඒකීය භාවය පිළිබඳවත් මනා අවබෝධයකින් සිටි බැව් පෙනේ. මෙම සතාය තවදුරටත් පැහැදිලි කිරීම් වස් උන්වහන්සේ මෙසේ වදාරන සේක.

"අනෙක් සත්ත්ව වර්ගයාගේ මෙන් නොව මිනිසුන් අතර ඇස් කන්, නාසය, මුබය, තොල්, ඇහිබැම, ගිුවය, උරහිස්, උදරය, පිට, ඉණ, උරිය, අත් පා, නිය, කොණ්ඩා, කලව ආදී කායික අවයවයන්හි මෙන් ලිංග චර්යාවන්ගේද කටහඬෙහිද වෙනසක් නොමැත. මිනිසුන් වෙනස් වන්නේ පුද්ගලනාම වාවහාරයෙන් පමණි. මෙයද අහේතුකය." මෙම වාසෙට්ඨ සූතුය මාතව වර්ගයාගේ ඒකීයත්වය අවධාරනය කරයි. බෞද්ධ සමාජ දර්ශනය අනුව මානවයා එකම ජිව වර්ගයකින් නිෂ්පන්නය. මිනිසුන් අතර ජිව වර්ණය, කේෂවර්ණය ආදී ලක්ෂණ නාම මාතුමය පමණක් වන අතර අනෙක් සත්ත්ව වර්ගයා මෙන් ඒකාන්තික නොවේ. තවද මෙම විසමතා පාරම්පරික හෝ භූගෝලීය හේතුන් මත සිදුවී ඇත.

බුදුන් වහන්සේ මේ අයුරින් වාර්ගික හා කුල පුභේදයන් විවේචනය කොට සමාජ අසමානත්වයට හේතුපාදක වන ආර්ථික හා ආචාර ධර්මයමය හේතූන් කෙරෙහි යොමුවන සේක. බොහෝ සමාජයන්හි පුද්ගලයන් සමාජයේ උසුලන අනනෳතාවය හා තත්ත්වය ඔවුන්ගේ වෘත්තීන් හෝ ජීවත කිුයාවලීන් අනුව නිගමනය වන ලක්ෂණය. මෙය ඓතිහාසික හා අනුභූතික සත්කාවකි. මෙම සංසිද්ධිය නිරවශේෂයෙන් අවබෝධ කොටගත් බුදුන් වහන්සේ එය වර්ණ ධර්මයෙහි දෘඪත්වය හා අනමානාවය තදබල අයුරින් විවේචනය කිරීමට උපයෝගී කොටගත් සේක.

ගොවිතැන් කරන්නෝ ගොවියෝ වෙති. ශිල්ප පුගුණ කරන්නන් ශිල්පීන් වන අතර චෙළඳාමෙහි යෙදෙන්නෝ චෙළෙන්දෝ වෙති. බැලමෙහෙ කරන්නන් දසයන් වන බවත් සොරකම් කරන්නන් චෞරයන් වන බවත් යුද අවිභාවිතා කරන්නන් යුද්ධ ශිල්පීන් වන බවත් රාජා උපදේශනයෙහි යෙදෙන්නන් පුරෝහිතයන් වන බවත් බුදුන් වහන්සේ වදරා ඇත. මේ කිසිවෙක් බමුණෝ නොවෙති. බැමිණියක කුසින් උපන් පමණින් අයෙකු බමුණෙක් නොවේ"

මේ පුකාශයෙන් ස්ඵුට වන්නේ පුද්ගලයකුගේ සමාජ අනනානාවය හා සමාජයේ ස්ථානගතවීම නිගමනය වන්නේ ඔහුගේ වෘත්තීය හා ජීවන කාර්යය මත බවය.

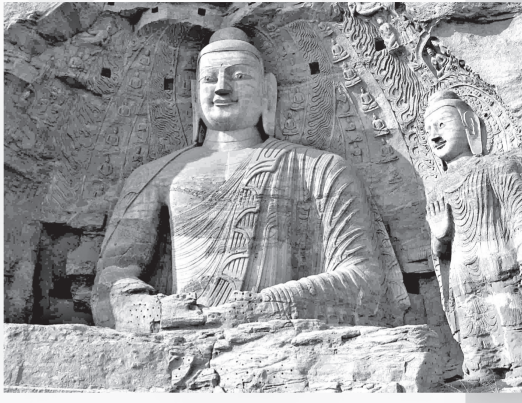
මේ අතරම විශේෂයෙන් සැලකිය යුත්තේ මෙම ලක්ෂණයන්ද, අපරිවර්තනීය හෝ ඒකාන්තික නොවන අතර ජීවන චර්යාව හෝ වෘත්තීය වෙනස් වීමත් සමග එම ලක්ෂණයන්ද අනුරුපීව වෙනස් විය හැකි බවය.

තවද, බුද්ධ කාලයේදී ස්වකීය පූජක කාර්ය ආශිත හා අධාාපතික කාර්යයන්ට අතිරේකව කෘෂිකර්මය පශු පාලනය, වෙළඳාම, ජොාතිෂය ආදී ජීවන වෘත්තීන්හි යෙදුනු බමුණන්ද සිටි බව සැළකිය යුතුය. බුදුන් වහන්සේට නියත වශයෙන්ම අවධාරණය කිරීමට අවශා වූයේ මෙම ජීවිකා වෘත්තීන්හි නියුක්ත වූවන් බමුණු කුලයේ ජන්මය ලැබූවන් වු නමුත් සතා වශයෙන් බුහ්මණයන් නොවන බවය.

කිසියම් පුද්ගලයකු උපතින් එනම් බමුණු පවුලක උපන් පමණින් නියම අර්ථයෙන් "බුාහ්මණයකු" වන්නේය යන සිද්ධාන්තය අඥන පුද්ගලයින් විසින් පවත්වාගෙන එනු ලබන ආදිකල්පික අකර්මණා මතයක් බව බුදුන් වහන්සේ අවධාරණය කර ඇත.



වාසෙට්ඨ සුතුය අනුව සැබෑ බුහ්මණයා බැමිණියක කුසින් උපත ලබන්නකු නොවේ. බුාහ්මණ තත්ත්වය වූකලි සදචාරවත් චෛතසික පාරිශුද්ධිය මගින් සාක්ෂාත් කරගත හැකි ගත යුතු උත්කෘෂ්ඨ තත්ත්වයකි. මෙම සුතුයෙන් අර්ධයක් "බුාහ්මණ" සංකල්පය විගුහ කිරීම සඳහා කැපකොට තිබේ. බුදු දහමෙහි බාහ්මණ සංකල්පය බාහ්මණ ධර්මානුගත නිර්වචනයට සාකලායෙන්ම වෙනස්ය. බුද්ධ ධර්මය අනුව සැබෑ බුාහ්මණයා වූ කලී ගෘහස්ථ ජීවිතයෙන් අනගාරික ජීවිතයට පුවිශ්ඨ වූ සකල ක්ලේෂයන් පුහීන කොට පරම නිෂ්ඨාවට පුාප්ත වූ උත්කෘෂ්ඨ පුද්ගලයාය. මෙම පාරිශුද්ධත්වය කිසි අයුරකින් කිසිවෙකුගේ විශේෂ වරපුසාදයක් නොවන ජාතිය, ජන්මය, වර්ණය සමාජ පන්තිය අනුසාරයෙන් සිදුවූ කිසිඳු බලපෑමකින් තොරව ස්වකීය උත්සාහයෙන් සාක්සාත්කර ගත හැකි උත්තරීතර අධිගමනකි. බුාහ්මණ වර්ණයෙන් උපත ලැබුවන්ටද මෙම පුතිපදව සපුරාලීමෙන් සැබෑ බුහ්මණිකත්වය සාක්ෂාත් කරගත හැකිය. බුදුන් වහන්සේ විසින් නිර්දේශිත



බුහ්මණිකත්වය මෙම පරිශුද්ධ තත්ත්වය වේ.

ආචාර විදාහන්මක නර්කය බෞද්ධ කර්ම නහායය සමග පුතිබද්ධ වූවකි. බුදු දහම අනුව පුද්ගලයෙකුට සමාජයෙහි හිමිවන තත්ත්වය හා අනනානාවය කේවල වශයෙන්

> නිගමනය වන්නේ, කර්ම නාහයය පරිදිය. "කිුයාවෙන් බමුණකුවේ - කිුියාවෙන් නොබමුණුද වන්නේ" (සු.නි. 654)

මෙම සන්දර්භයේදී "කිුයාව" යන්නෙන් ගමා වන්නේ කුසල හා අකුසල කිුිිියා වේ. මෙම සූතුය අනුව බාහ්මණත්වයෙහි නිර්ණය කාරක සාධකය වන්නේ සදුචාර නාහයය. ශුද්ධවන්තයා බුාහ්මණයාය. අශුද්ධ වන්තයා අබුාහ්මණයාය. මෙම වර්ගීකරණය අඩිවූ අවිචලා වූවක් නොවන අතර පුද්ගලයෙකුගේ චර්යා රටාව වෙනස් කරගැනීමට සදකල් අවස්ථාව තිබේ. මේ අයුරින් බුදුන් වහන්සේ විසින් භාරතීය චතුර්විධ වර්ණ ආයතනය "බුාහ්මණ" අබුාහ්මණ වශයෙන් විචලානු ආචාර

විදාහත්මක ද්විත්ව පුබේධනයකට පරිවර්ථනය කොට ඇත.

වාසෙට්ඨ සූතුයේ අන්තර්ගත විශ්ලේෂණය පාරම්පර්යය පදනම් කොටගෙන පුතිෂ්ඨාපනය කරන ලද සමාජ ස්ථරායන ගැටලුව කෙරෙහි බුදුන් වහන්සේ විසින් උපයෝගී කරගන්නා ලද පුවේශය පුදර්ශනය කරමින් මෙම නාහයය මත ගොඩනගන ලද බුාහ්මණික ආධිපතා අනුකුමණිකයෙහි තාර්කික පදනම අසාධාරණ බව වදාරා ඇත. සමාජ පුතිසංස්කරණවාදී ආගමික ශාස්තෘවරයෙකු වශයෙන් බුදුන් වහන්සේ ස්වකීය ශුාවක පර්ෂදය සමග මුළුමහත් භාරතය පුරා බාහ්මණ සංස්කෘතිය නිසා වැනසී ගිය මානව අයිතිවාසිකම් පුතිස්ථාපනය කිරීම සඳහා පෘථුල සමාජ වනාපාරයක් දියත් කළ සේක. මෙම පරිශුමයේ අතිරේක කාර්යයක් වශයෙන් වරපුසාද ශූනාව සිටි ශුද්ධ නම් වූ ජනකාය කෙරෙහි විශේෂ අවධානයක් යොමුකර තිබීමද වැදගත් ලක්ෂණයකි.

> (ඉන්දියා මහාබෝධි සංගමයේ **"මහබෝධි" සඟරාවේ 1994/2538** සැප්තැම්බර් - දෙසැම්බර් කලාපයේ පළවු ඉංගීසි ලිපියක සිංහල අනුවාදය)

### ජරා වගෙග් ඒකාදසමෝ

ගාථාව

පසස චිතතකතං බිමබං අරුකායං සමුසසිතං, ආතුරං බහුසංකපපං යසස නත්වී ධුවං ඩීති

පරිජිණණමිදං රූපං, රෝගනිඩඪං පහංගුරං, භිජජති පතිසන්දේහෝ, මරණතතං හී ජීවිතං

තේරුම

ඇට කටුවලින් සාද ඔසවන ලද ගිලන් වූ, නොයෙක් දෙනා විසින් නොයෙක් අයුරින් කල්පනා කරන ලද, අබරණින් විසිතුරු කරන ලද, මේ සිරුර දෙස බලව.

දිරා ගිය මේ රූපය-කය-ලෙඩ කූඩුවකි. එය වහා බ්දෙන සුළුය. කුණු වැගිරෙන මේ කය නැති වේ. ජීවිතය මරණය කෙළවර කොට ඇත්තකි.



## කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ පුවෘත්ති

#### ගාමිණී මාතා වැඩිහිටි නිවාසයේ වාර්ෂික වන්දනා චාරිකාව

ගාමිණී මාතා වැඩිහිටි නිවාසයේ වැඩිහිටියන් සඳහා වර්ෂයක් පාසා සිදුකරන චාරිකාව 2016 වසරේ ජනවාරි 28 සහ 29 වෙන දින කතරගම පුදේශය මුල්කර ගෙන සිදු කරනු ලැබීය.

කතරගම කිරිවෙහෙර හා සෙසු පූජතීය ස්ථාන වැඳ පුදු ගැනීමට එමඟින් අවස්ථාව උද වුණි.

#### වාර්ෂික මහා සභා රැස්වීම

සංගමයේ 118 වන වාර්ෂික මහා සභා රැස්වීම 2016 නොවැම්බර් මස 06 වැනි දින බොරැල්ල සංගම් මූලස්ථානයේ දී පවත්වන ලදී.

චිරාගත සම්පුදනුකුලව පොල් තෙල් පහත දල්වීමෙන් අනතුරුව මියගිය සාමාජික මහත්වරුන් සිහිපත් කිරීම සඳහා විනාඩි 2ක නිශ්ශබ්දතාවක් පවත්වන ලදී.

සංගමයේ සභාපති සුමේධ අමරසිංහ මහතා පැමිණ සිටි සියලුම දෙනා පිළිගත් අතර මෙදේරිපිටියේ චන්දවංශ ස්වාමීන් වහන්සේ පන්සිල් හා අනුශාසනාව පවත්වන ලදහ.

ඉන් අනතුරුව 2015 වර්ෂයේ මහා සභා රැස්වීමේ වාර්තාව ගරු සාමාජික මහත්වරුන්ගේ ඒකඡන්දයෙන් සභා සම්මත විය.

2016/2017 වර්ෂය සඳහා පහත සඳහන් නිලධාරීන් සහ පාලන මණ්ඩල සාමාජිකයන් 8 දෙනා නිතරගයෙන් පත්වන ලදී.

#### සභාපති සුමේධ අමරසිංහ මහතා

#### උපසභාපතිවරුන්

සී. රාජා කුරුප්පු මහතා දේශබන්දු තිලක් ද සොයිසා මහතා මද්දුමගේ ආරියරත්න මහතා කුසුම්බන්දු සමරවිකුම මහතා මහේෂ් මල්ලවාරච්චි මහතා

ගරු පුධාන ලේකම් මහේන්දු ජයසේකර මහතා

ගරු භාණ්ඩාගාරික පුසන්න අබේකෝන් මහතා

පාලන මණ්ඩලය සාමාජික මහත්වරුන් 8 දෙනා නලින් ජේ. අබේසේකර මහතා ලක්ෂාන් ගුණතිලක මහතා එම්. එස්. ආර්. ආරියරත්න මහතා මේජර් ඩබ්. එම්. වීරසූරිය මහතා වෛදා ඩී. සැම්සන් රාජපක්ෂ මහතා මහාචාර්ය සම්පත් අමරතුංග මහතා මේජර් ජෙනරාල් ඒ. එම්. යු සෙනෙවිරත්න මහතා

#### දහම් පාසල් ගුරු භවතුන් හිෂ් නායකයන් සහ දෙමාපියන් දැනුවත් කිරීමේ එක්දින වැඩමුළුව

දහම් පාසල් ගුරු භවතුන් පුහුණු කිරීමේ වැඩසටහන දහම් පාසල් ශිෂා නායක නායිකාවන් සඳහා නායකත්ව පුහුණු වැඩසටහනක් හා එම දරුවන්ගේ දෙමාපියන් දැනුවත් කිරීමේ වැඩසටහනක් 2016 නොවැම්බර් මස 06 වැනි දින බදුල්ල මධා මහා විදාහලයේ දී පවත්වනු ලැබීය.

උඉව තරුණ බෞද්ධ සමිතිය, බදුල්ල ශාසතාරක්ෂක මණ්ඩලය සහ බදුල්ල පුාදේශීය ලේකම් කාර්යාලයේ සහභාගීත්වය මත පවත්වනු ලැබූ මෙම එක්දින වැඩමුළුව සඳහා ගුරු භවතුන් 123 දෙනෙක්, ශිෂා නායකයන් 106 දෙනෙක් සහ දෙමාපියන් 42 දෙනෙක් ද සහභාගී වූහ.හෙල්ප් ඒජ් ශී ලංකා සංවිධානය සමඟ ඒකාබද්ධව සෞඛා සායනයක් හා ඇස් කණ්ණාඩි නොමිලේ බෙදදීමක් ද මෙම එක්දින වැඩමුළුවට සමගාමීව පවත්වනු ලැබීය.

සංගමයේ සභාපතිතුමා, උප සභාපති සහ පාලන මණ්ඩල සාමාජිකයන් කිහිප දෙනකු මේ අවස්ථාව සඳහා සහභාගී වන ලදී.

#### සාංඝික දුනමය පිංකම

සංගමයේ උන්නතිය සඳහා ඉමහත් සේවයක් කර මියගිය නිර්මාතෘවරුන්, සභාපතිවරුන්, පාලන මණ්ඩල සාමාජිකයන් හා කාර්ය මණ්ඩලයේ අය සිහිපත් කිරීමේ දනමය පිංකම 2017 ජනවාරි මස 08 වැනි දින සංගම් පුධාන ශාලාවේ දී, කොළඹ 02 ගංගාරාමය බොරැල්ල තිලකරත්නාරාමය සහ සංගමයේ අගමික වැඩසටහන්වලට ආරාධනා කරනු ලබන භික්ෂූන් වහන්සේලා 25නමක් විෂයයෙහි සිදුකරන ලදී.

මෙහිදී ගංගාරාම විහාරස්ථානයේ පූජාපාද අපරක්කේ ධම්මානන්ද ස්වාමීන් වහන්සේ විසින් අනුශාසනාව පැවැත් වූ අතර සංගමයේ මියගිය සහ ජීවත්වන සියලුම අය සිහිපත් කරමින් සිදු කරන මෙම පිංකම අගය කළ සේක.

බොරැල්ල තිලරත්තාරාමයේ සිරි සුමන පිරිවෙනේ පුධාතාචාර්ය සහ අතුරුගිරිය පෝරේ මිගදය බෞද්ධ මධාස්ථානයේ විහාරාධිපති පූජාපාද මොරවක ශාත්ත ස්වාමීන් වහන්සේ පුණාානුමෝදතාව සිදු කළ සේක.

එහිදී සියලුම දෙනාට පිං පමුණුවාලමින් බෞද්ධාගමේ උන්නතිය වෙනුවෙන් කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමය සිදු කරනු ලබන සේවාවන් අගය කරනු ලැබූ සේක.

#### පාසල් සංවර්ධන වනපෘතිය - දෙවැනි අදියර

කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ පාසල් සංවර්ධන වසාපෘතියේ දෙවන අදියරේ අධාර ලැබිය යුතු පාසල ලෙස තෝරා ගන්නා ලද්දේ බප/ කැළ/ වෙදමුල්ල මහා විදසාලයයි. එම විදසාලයේ විදසා, ගෘහ විදසා අංශ වෙත අවශස මූලික උපකරණ සංගමය විසින් සැපයූ අතර පෝෂණ සහ අධාසාපන සංවර්ධන උත්සවය 2017 ජනවාරි මස 11 වන දින ගරු සභාපති, උප සභාපති, ගරු පුධාන ලේකම් වසාපෘති භාර ලේකම් යන මහත්වරුන්ගේ සහභාගීත්වයෙන් පවත්වනු ලැබීය.







## The Buddhist

Founded 1888

Editor in chief - Mr. Sunil S. Sirisena Editor - Sinhala - Mr. Piyadasa Wattegama Asst: Editor - Mr. Kusumabandu Samarawickrama

Vol. CXXXV

BE2560

No. 04

**February** 

CE 2017



## Sir D.B. JAYATILAKA

S ince this Editorial is presented as a tribute to an eminent personality, it is relevant to reproduce an extract from a speech he delivered in 1927 while presiding over the Annual General Meeting of Pannipitiya Young Men's Buddhist Association which embodies a cogent view point expressed by him on this occasion. He remarked –

"We observe how the wave of serious crimes committed in this country is mounting steadily day by day. You should reflect as to why in a country where the doctrine of Non-Violence and Compassion and Mercy towards animals has been preached and promulgated, the incidence of crime is so rampant. If we need to reduce the incidence of crime it is imperative that we should discipline ourselves initially and take action to discipline our neighbours thereafter. This objective can be achieved by imparting a religion-based education to children from young days. Colombo YMBA has inaugurated a programme for promoting a programme of Dhamma School education with this objective. It is the obligation of every Buddhist in this country to give his children the gift of the Dhamma"

Although this utterance was made by Sir D.B. Jayatilaka who was a well read intellectual at a time as far back as 1927 it embodies a message that is equally relevant for the Sri Lanka Society of today. Why it is so is perfectly clear. The Sri Lankan society of today is engulfed in a more ruinous spate of moral degeneration than the time when this exhortation was made. It would certainly be positively beneficial for the Buddhist population of today to institute a realistic investigation into the meaning and significance of Sir Baron's pronouncements and activities at this time when his 150th Birth Anniversary is Commemorated with due veneration. Since one can observe that all the obligations and duties in the fields of maintenance of Dhamma Schools and the proper organization and planning of Dhamma School education have been influenced by an attitude of indifference.

It behaves to be mentioned that the understanding of his duties and obligations towards his country, nation and religion of Sir Don Baron who was born on the 13<sup>th</sup> of February 1868 was cultured and polished by the profound influence exercised from his young days by Venerable Ratmalane Sri Dharmaloka Nayaka Thera, Principal of Vidyalankara Pirivena Peliyagoda. Although he commenced his Elementary School education as a pupil of Baptist School,

Waragoda and continued at Wesley College, at that time located in Colombo Pettah, the true foundation of his admirable character and personality as an exemplary Sinhala Buddhist youth was the product of his close association with Venerable Dharmaloka Maha Thera.

We can identify as the turning point of his career the event of his facing the Interview Board of the Department of Land Settlement on his application for the Post of Clerk in the Department.

The Head of the Department who chaired the Interview Board felt that the young applicant had a great future elsewhere and remarked to him.

"Young man, you are too good for this job. You have a great future strive with endeavor." and encouraged him to continue further studies without seeking employment at the young age.

Jayatilaka, who had by this time passed the Cambridge Senior Examination was appointed as the Principal of Dharmaraja College, in Kandy by Buddhist Theosophical Society. At the time he was appointed to this prestigious post he was a youth of 22 years of age. We have reason to believe that it was at this time that Jayalitaka who had already acquired a clear and precise understanding of the state of Buddhist Education,

The problems faced by the Buddhist Public and the arbitrary rule of the British Colonial Government initiated his campaign to resurrect the true status of the Buddhist population and to restore to them their due rights. Being convinced that pursuing further studies was a task more important than the activities he was already engaged in he pursued this objective and secured the B.A, and M.A degrees of Calcutta University. The message he communicated to the youth of the country regarding the paramount importance of education and securing their future was magnificent and inspiring. In one of his public addresses he made the following remark.

"My sole expectation is to serve my motherland. Today's youth are the leaders of tomorrow. Their hearts are free from fear. They do not recoil from problems. My youth is the Secret of my Success"

Dharmaraja College of Kandy achieved remarkable progress during the period Jayatilaka was Principal. The outcome of this progress was his appointment as the Vice Principal of Ananda College, Colombo by the Buddhist Theosophical Society in 1898. He was elevated to the Post of Principal in 1900. At Ananda College he not only flowered out as an exceptionally talented Principal but he demonstrated his wisdom and acumen to place Ananda in the proper perspective of School education.

A notable outcome of his success was the emergence of Ananda College as a foremost Buddhist educational institution achieving on outstanding record of success at Public Examinations superseding the Missionary Schools that were by this time dominating the arena of School Education.

Mr. P. de. S. Kularatne, who was another eminent Principal of Ananda College of a later date has made the following comment regarding the service record of Jayatilaka:

"D. B. Jayatilaka was the illustrious individual who

By the time of his demise on 29th of May, 1944, he had completed Serving Colombo Y. M. B. A. as its President for continuous period of 46 years since 1898. His services to the Y.M.B.A during this period were stupendous. Patriotic **Buddhists of this country** are, in duty, bound to, eternally, Commemorate the exemplary Services rendered to them by Sir D. B. Jayatilaka, who excelled in every field he dominated particularly in the roles of a profound intellectual, a perceptive politician and a dauntless thinker.

manifestly demonstrated that Buddhist Schools under Sri Lankan Buddhist Management can impart a comprehensive education in no way inferior in quality to that provided by Missionary Schools under alien Christian Management."

The Service that Jayatilaka rendered to Ananda College provided to the Buddhist Theosophical Society that was engaged in the pioneering and stupendous task of opening

Buddhist Schools in various parts of the Island a strong impetus that enabled the Society to accomplish its task successfully.

With the objective of enabling the Sinhala population to use their mother tongue with a scientific finesse he volunteered to accept the task of Editorial Management of the Sinhala Etymological Dictionary. In the field of classical Sinhala literature over which he already possessed an authoritative mastery he produced refined editions of a number of celebrated Sinhala texts such as Dhampiya Atuva Getapadaya, Saddharma Ratnavaliya, and Sikavalanda Vinisa, and got them printed and published. Whilst being engaged in his legal studies in England he promoted the propagation of the Temperance Movement that had been inaugurated in Sri Lanka by patriotic citizens.

By the time of his demise on 29th of May, 1944, he had completed serving Colombo Y. M. B. A. as its President for continuous period of 46 years since 1898. His services to the Y.M.B.A during this period were stupendous. Patriotic Buddhists of this country are, in duty, bound to, eternally, Commemorate the exemplary Services rendered to them by Sir D. B. Jayatilaka, who excelled in every field he dominated particularly in the roles of a profound intellectual, a perceptive politician and a dauntless thinker.

His life was supremely outstanding. He was an intellectual endowed with an inexhaustible fund of Courage and a perceptive vision, a noble personage who served the causes of his country, nation and religion with an immaculate perception, and a national hero in no way indebted to his mother Land.

Prescribing the Biography of Sir D. B. Jayatilaka as a mandatory reading text for all Sri Lankan students would be an inestimable service to the Buddhist Community of Sri Lanka.

Let us resolve on this day of Commemoration of the 150 Birth Anniversary of Sir D. B. Jayatilaka to propagate, to as wide a circles as possible, the record of his magnanimous services to the Sri Lankan Nation as a National Leader of All Time.



# Anusaya Dhamma-Latent Disposition



We very often believe that we have total control over the manner in which we think. Most of us do not realize that there are forces that push our thinking in directions we do not intend them to shift. A careful investigation into the manner in which our consciousness behaves will give us informatoin about our own thinking patterns, mostly not known to us. These forces that drive our thinking in various directions are present,

but not recognized by us. When we study the Buddha Dhamma these become apparent and we find that we have in fact known them but have ignored them as insignificant. These phenomena are termed as Latent Dispositions or Anusaya Dhamma.

Latent dispositions are defilements which lie un-noticed, rising to the surface only when they meet with suitable conditions. These defilements have three levels of existence. Anusaya is the dormant state. Parivuttana is the moment of igniting or rising to surface. Vytikrama is when in action. The subjects can be dealt

with individually and we will notice tht each one of them will have these three stages of action. Anusaya Dhamma affects our lives in many ways.

There are seven of them.

- (1)Sensual lust
- (2) Attachment to existence
- (3)Aversion
- (4)Conceit
- (5)Wrong view
- (6)Doubt
- (7)Ignorance

#### 1.Sensual lust

Sensual lust is Kama Raga. It is also one of the Fetters (sanyojana). In the list of Hindrances it is termed as Sense desire.

This is the attraction to subjects that give sensual pleasures. The attraction is so strong that one will tend to grasp the objects with greed which may develop to clinging. The word "Ragal" is used in the sense as a fire burning the individual who is affected by the force. It can also be further classified as material desires where the greed is for material objects. Defilement desire is where the desire to satisfy the five sense doors is strong. All attractive subjects have an effect of making the person want them. Possessive greed is what is known as Sensual lust. Passion is a feeling that gets erupted and keeps burning

the mind and matter of the person so affected

This is an inherent weakness in human nature. But we do not recognize it as anything harmful. We call it in many beautiful names adored by us. Love, Affection, Kindness, Generosity, are some of the names in which this is known. It is most often valued as a divine gift. But we do not realize that most of our sad feelings originate from this desire. We suffer many forms of ill effects due to this weakness. The word Kama refers to all types of pleasures we seek as gratifications demanded by the sense faculties. The body calls for fine and pleasing touch. Tongue calls for tasty food. Sometimes wants intoxicating drinks. Nose wants aromatic fragrances. Ear wants music. Eve wants all types of visual objects for the satisfaction of the eye. There is no end to this desire. We cannot find the saturation point in them and hence end up unsatisfied.

2.Attachment to existence

Having studied the comforts available in the material and immaterial spheres (Brahma loka) one gets the desire to be born in them. The persons who seek birth in these celestial worlds are people who have gained much higher meditative states. They are the people who strive for Rupa Jhana and Arupa Jhana. Very often they have a wrong concept that the life in these abodes is eternal. Such wrong

beliefs will hinder the progress to emancipation. When we consider the human life we observe that men and women do not wish to change whatever positions they are now in. The reluctance to move from one house to another, changing jobs, moving from one country to another are some examples of the localized effects of this weakness. While the spiritually developed cling to the desire to have better abodes, ones in the bad abodes experiencing the bad effects of their bad kamma, will still want to continue in them. That is why it is difficult to move beggars from the poor states to riches.

#### 3.Aversion

The explosive effect in behaviour due to the adverse reaction to an event is aversion. Anger that starts small can develop into many disastrous levels when harboured and allowed to grow. Aversion creates unpleasantness to others as well as self. The angered person suffers many dangerous changes in his body and the biological system. There are nine ways he looks at any situation and develops the aversion. Such defiled feelings can be carried forward in the samsara by converting them to Badda Vira.

#### 4.Conceit

Conceit is not just pride. It is a measurement of others in comparision to self. Some may be considered above you, some as equals and some others as lower than you. All three measurements have been discouraged by the Buddha. We should not pass judgement on others.

#### 5. Wrong view

Wrong view is a wrong opinion on subjects. In explanation of this subject it is said that the bad can be accepted as good, good can be rejected as bad. If you have an opinion you will be reluctant to accept any other views. Any comments not in favor of your own view may be considered destructive. Such people have problems in studying Dhamma.



#### 6.Doubt

Doubt in the Dhamma is specified. It is the doubt in the Buddha, Dhamma, Sangha,

whether there is a mother, whether there is a father, whether you lived in the previous lives, whether there will be future rebirths, whether there are results for actions as Kusal or Akusal. People with doubt very often think they are more educated than others and tend to express opinions completely wrong. Sometimes academic knowledge may not be conducive to learning of Dhamma.

#### 7.Ignorance

Ignorance is the lack of knowledge of the Four Noble Truth. It is compared to a blinding shield preventing one from seeing the true state of things. The actual state of impermanenu, unsatisfactoryness and non self is not seen by persons who are blinded by ignorance.

These Dhammas remain dormant most of the time. We do not recognize them as they are not prominent in us all the time. It must be helped by the suitable conditions or the opportunity for its effects to be shown. When a handsome male or a beautiful attractive female is met, Kama Raga is activated and is incorporated with the javana thoughts. Sometimes the urge so experienced is subdued and settled with no further action. But when the urge is extended and put to action

This is an inherent weakness in human nature. But we do not recognize it as anything harmful. We call it in many beautiful names adored by us. Love, Affection, Kindness, Generosity, are some of the names in which this is known. It is most often valued as a divine gift. But we do not realize that most of our sad feelings originate from this desire. We suffer many forms of ill effects due to this weakness. The word Kama refers to all types of pleasures we seek as gratifications demanded by the sense faculties.

that moment is called Vytikrama. This is where shame and fear of wrong doing "Lajja - Bhaya" helps to stop the wrong thinking. This is how the mediation instructors get carried away by the contact of female devotees. These are dangers in our thinking process, if not tackled in time give harmful results.

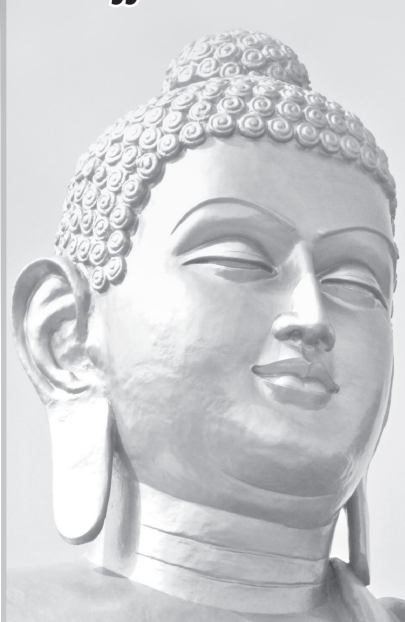
Intelligent Buddhists must be cautious of them and be on the guard to prevent them from taking hold of you. The most common subject is aversion. We lose control of ourselves and flair up easiliy. If we are conscious of the possible flaring up, we can be on the lookout for such instances and prevent them from acting badly due to lack of control. If you are conscious of the fact that these Dhamma are present in you, every opportunity for them to get active can be avoided.

May the triple gem bless you and keep you happy, trouble free and may your upward path be smooth and fast.

Theruwan saranai.



# First dependence of Paticca Samuppada Avijja



The cycle of perpetual Wandering, The dependence of each other - arising Is called Patticca Samuppada, Which is a rolling phenomena, Forming itself the living being Pushing the wheel of the being Of course, it is matter of being From life to life is Samsara - the continuation Starting from the ignorance Linking its natural confidence Which is reviving Karma Gathered by the being purposely This forming pushes the wheel of existence, Un to twelve dependences Clearly proclaimed by the Buddha, The Omniscient One, but he is also A wondering Ultra Supra, Supramundane Being, What is this ignorance,

So easy as to find it It is the first and foremost

Push to the wheel

Empowered by the mortality,

And welded by the lathe of 'Thanha' To it, Maha Satta, the Buddha Has stabilized the meaning - 'Avijja' Because it arises Sankara - 'activity It pushes the wheel of life on twelve stages Which then come by, come by Wheels within wheels The start of this cycling is a one to one dependent But at twelfth dependence The back-looking corner jara Marana Which is interested in catching again 'Avijja', Rewinds the wheel unto it - the beginning This runs reverse order from the end, To the mortal, being is a fully puzzled - confusion But wise men break the wheel At the weak point-the crack As all Arhath did.

> H.D. Jayasooriya Poet, Abhidhamma teacher Kolonnawa Tisarana English Dhamma School Mobile 0718618266



## Library in memory



Mr WALTER
THALAGODAPITIYA,
in his ten interesting vignettes
published recently, says of Sir
Baron Jayatilaka:

"It was also during his period at Ananda that the YMBA was first formed at Colombo in 1898, with the laudable aim of bringing together the young men of Colombo to a Buddhist atmosphere, where they could relax of an evening

of Sir Baron

or become acquainted with their ancient religion. Jayatilaka was its first President and continued to hold office till he died. He kept the initial enthusiasm from flagging, and it is undoubtedly due to his efforts that the institution has grown to the position it holds today".

It is in the fitness of things that the Colombo YMBA, in celebrating the centenary of Sir Baron's birth, established a library in his memory so that the Buddhists, young and old from Colombo and elsewhere could relax of an evening in a Buddhist

atmosphere whilst becoming acquainted with their ancient religion.

In the October 1966 issue of "The Buddhist" the then Editor Mr C.D.S. Siriwardena, in referring to the need for a "Fitting monument to the personality of the great

Buddhist Leader", said that "it should take the form of some institute which will help to carry on the great work when Sir Baron Jayatilaka started during his life-time and perhaps left undone".

With the increasing interest shown in Buddhism and Buddhist culture, both in Ceylon and abroad, the need for a library containing recent publications on Buddhism was greatly felt.

#### **FOUNDER-PRESIDENT**

It is only fitting that this library, built, furnished and equipped at considerable cost should be named after the Founder President, Sir Baron Jayatilaka, who in his last will gifted all his books and rare manuscripts to the YMBA.

The Sir Baron Jayatilake Memorial Library, popularly known as the YMBA Library, is unique in that it is centrally situated in the heart of Fort, but in a pleasant, quiet setting adjoining the Coconut Board and behind the Times Building.



27

Though not so well known as some of our older libraries, numerous readers are getting accustomed to spending hours of delightful reading in the comfortable, well-lit interior of this spacious modern building.

Among its 5000 volumes and 54 periodicals, they find reading material for study, research and relaxed light, reading.

Thus, they are able to learn more about Buddhism, the national and cultural heritage and to keep abreast of knowledge. Readers are provided with popular magazines as well. The stock of books covers a wide range of subjects.

#### **OLAS**

The library has 97 well-preserved Ola manuscripts which were donated by Sir Baron.
Some of these, such as Dampiya Atuwawa, Saddharma Ratnavaliya, Sikhavalanda Vinisa, Jataka Katha Potha and Jataka Atuwa Getapadaya, remind one of Sir Baron's own erutide editions of these classical works. This collection of Ola manuscripts will be of interest not only to scholars of classical Sinhalese, but also to cultural anthropologists and historians.

The library is well stocked with books on Buddhism. Different editions of the Tripitaka such as the A.P. de Soysa translations, the Buddha Jayanthi Tripitaka Series and Pali Text Society publications, and other books of use to research scholars are available for reference.

"The Buddhist" which appeared first in 1898 and in 1902, became the journal of the Colombo YMBA, gives an unbroken record of the contribution of the YMBA to the revival of Buddhism in Ceylon.

A volume of these early issues of "The Buddhist" which are available in the library is indeed a rare and invaluable source book. As the only English journal published by Buddhists in the period of British domination, a perusal of its contents

The library is well stocked with books on Buddhism, Different editions of the Tripitaka such as the A.P. de Sovsa translations. the Buddha Jayanthi Tripitaka Series and Pali Text Society publications, and other books of use to research scholars are available for reference.

is a must for any historian.

The Colombo YMBA is deeply indebted to the invaluable advice and assistance given by the late Mr S.G. Blok in setting up the library.

The Library Board which consists of Messrs C.D.S. Siriwardene, S.F. de Silva.

N. Q. Dias, K.N. Jayatilake, T.G. Piyadasa and Sinha Basnayake, among others, welcome any suggestions for the improvement of the library.

Although no records are available as to its beginning, in the early decades of the century a small library served the English reading public of Colombo, when the YMBA, Headquarters were at Maradana Walauwa (later Pavillion Hotel).

In 1916, it was enriched by the addition of the Simon Hewavitarana Library which was reputed to be the largest and the best collection of English Buddhist literature in the Island.

#### RESEARCH

In later years, it was supplemented by gifts of books by Mr. E.A.L. Wijayawardena, and Dr. C.A. Hewavitharana and recently, by Mr. Upali Ramage, the Past Pupils' Association of Visakha Vidyalaya and several other benefactors.

There could possibly be quite a number of invaluable collections of books which are not available in print now but are of use to research workers. These collections may not be of interest to those who will inherit them but the owners may be reluctant to part with them fearing that the books will not be looked after properly.

When Mr. Upali Ramage donated his valuable collection to the Library he stipulated that the books be kept in the cupboard which was also given by him and that part of the collection be used for reference in the Library itself and not be lent to members.

If you have a book which you enjoyed reading and would wish to share the pleasure with others, please send it to the Librarian, Sir Baron Jayatilaka Library, YMBA Building.

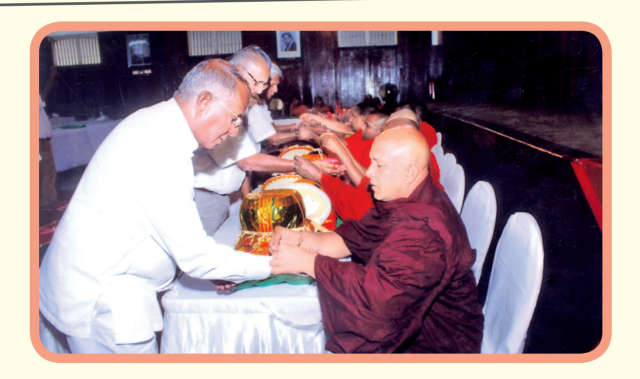


## **Events of the YMBA**



ගාමිණී මාතා වැඩිහිටි නිවාසයේ නේවාසිකයන් කතරගම වන්දනාවේ යෙදී සිටියදී ගත් ජායාරූපයක්

Elders of the Gamini Matha Home on their Annual Pilgrimage to Kataragama Kirivehera.



2017 ජනවාර් 08 වැනි දින පැවැත් වූ දිවංගත සභාපතිවරුන් සිහිපත් කිරීමේ සාංඝික දානමය පිංකම් අවස්ථාවේ ගරු සභාපති සුමේධ අමරසිංහ මහතා ආශිර්වාද ලබාගත් අයරු ඡායාරූපයෙන් දැක්වේ.

Mr. Sumedha Amerasinghe, President of the Association receiving blessings at the Annual Dane of the Association held on 08th January 2017.

## ද බුඩිස්ට් / The Buddhist



2017 ජනවාරි 08 වෙනි දින පැවැත් වූ දිවංගත සභාපතිවරුන් සිහිපත් කිරීමේ සාංඝික දානමය පිංකමේ දී කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ සභාපති සුමේධ අමරසිංහ, පාලක මණ්ඩල සභික සුරේන් අභයගුණසේකර, උපසභාපතිවරුන් වන දේශබන්දු තිලක් ද සොයිසා, එම්. ආරියරත්න, කුසුමබන්දු සමරවිකුම සහ සංගමයේ සභිකවරුන් වන සුනිල් එස්. සිරිසේන, ඩී. ගාමිණී විමලසුරිය සහ රන්ජක ආරියරත්න යන මහත්වරුන් පිං අනුමෝදන් කළ අයුරු ඡායාරූපයෙන් දැක්වේ.

At the commemoration 'pinkama' of the Past Presidents of the Association held on 08<sup>th</sup> January 2017. Mr. Sumedha Amerasinghe, President, a member of the Governors Mr. Suren Abeygoonasekera, Vice Presidents Deshabandu Tilak de Zoysa, Mr. Maddumage Ariyaratne, Mr. Kusumabandu Samarawickrama, members of the Board of Management Mr. Sunil S. Sirisena, Mr. Gamini Wimalasuriya, Mr. Ranjaka Ariyaratne are blessing the departed Presidents.

බප/කැළ/වෙදමුල්ල මහා විද නාලයේ විද නා, ගෘහ විද නා අංශ වෙත අවශන මූලික උපකරණ සංගමය සැපයූ අතර 2017 ජනවාරි මස 11 වෙනි දින පැවැත්වූ පෝෂණ සහ අධනාපන සංවර්ධනය උත්සවයේදී එදින පාසලට අලුතින් සිසුන් භාර ගත් අවස්ථාවේ සංගමයේ ගරු උප සභාපති කුසුමබන්දු සමරවිකුම, ගරු පධාන ලේකම් මහේන්දු ජයසේකර සහ වනාපෘති භාර ලේකම් සුනිල් එස්. සිරිසේන යන මහත්වරුන් එයට සහභාගී වූ අයුරු ජායාරූපයෙන් දැක් වේ.

The participation of the members of the School Development Committee of the Association at the 'Nutrition and Development of Education' programme held at WP/KE/Wedamulla Maha Vidyalaya on 11<sup>th</sup> January 2017 which is aided by the school development project of the Association. Mr. Kusumabandu Samarawickrama, Vice President, Mr. Mahendra Jayasekera, Hony. General Secretary and Mr. Sunil S. Srisena, Secretary of the project is seen donating items to the children.



## SIR BARON JAYATILAKA

## OUTSTANDING BUDDHIST LEADER



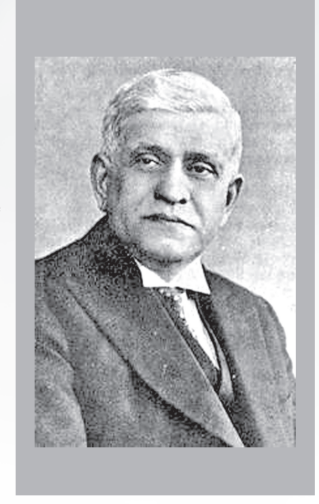
The 150th birth anniversary of Sir Baron Jayatilaka, former leader of the State Council and Minister of Home Affairs as well as the first President of the Colombo YMBA, is on the 13th of February 2018.

Born in 1868, in the village of Waragoda in Kelaniya, Sir Baron had his very early education at Vidyalankara Privena in Peliyagoda where he studied at the feet of the scholar monk, the Ven. Ratmalane Sri Dharmaloka Thera, reputed for his knowledge of Pali, Sanskrit and Buddhist Philosophy.

Later, his secondary education was at Wesley College, Colombo.

It is said that on leaving school Sir Baron sought employment as a clerk in the Department of Lands but the interview board commented that he is too good for the post and observing his potentialities advised him to pursue further studies.

Graduating from the University of Calcutta in 1896, Sir Baron proceeded to the U.K. and obtained a First class Degree from Jesus College, Oxford, in 1913 and a Masters Degree from the same University a few years later. He was



also admitted as a Barrister—at—Law of Lincolns Inn and later took oaths as an Advocate of the Supreme Court of Ceylon.

During his days at Oxford he was invited at short notice to read a Paper on Buddhism at the Congress of Religions in Berlin in Germany. His address was well received and a leading newspaper in Berlin carried the full translation in the German Language. In his Oxford stay Sir Baron also delivered public lectures on Buddhism at York, Liverpool, Coventry and Bristol.

Soon after the establishment of the Colombo Young Men's Buddhist Association (YMBA) in January, 1898, Sir Baron was invited to be its first President, a position he held without interruption until his death in 1944, a period of 46 years. Among his many contributions to develop and expand this Association to occupy an important position in the Buddhist affairs of the country, was the conduct of Dhamma examinations for students of Dhamma Schools. These Dhamma examinations were conducted throughout the island and was highly appreciated and valued both by the Dhamma schools and Dhamma students. Often the certificates issued on passing this examination at various levels and specially the final examination, are framed and hung on the walls of the houses of relevant students.

He became the Principal of that College in the following years at the tender age of 30 years and also held the post of General Manager of Buddhist schools of the BTS. The BTS at that time was responsible for the conduct and management of a large number of Buddhist schools scattered all over the island.

Sir Baron was an exemplary Buddhist. He had a profound understanding of the Dhamma and took great efforts to practice the Dhamma in his daily life.

## ද බුඩිස්ට් / The Buddhist

It is said that he carried a concise copy of the Dhammapada in his pocket to read when he is free. By meditation and reflection, he developed a mental serenity and tranquility that enabled him to remain calm and unruffled in the hustle and bustle of life and face success and failure with equanimity.

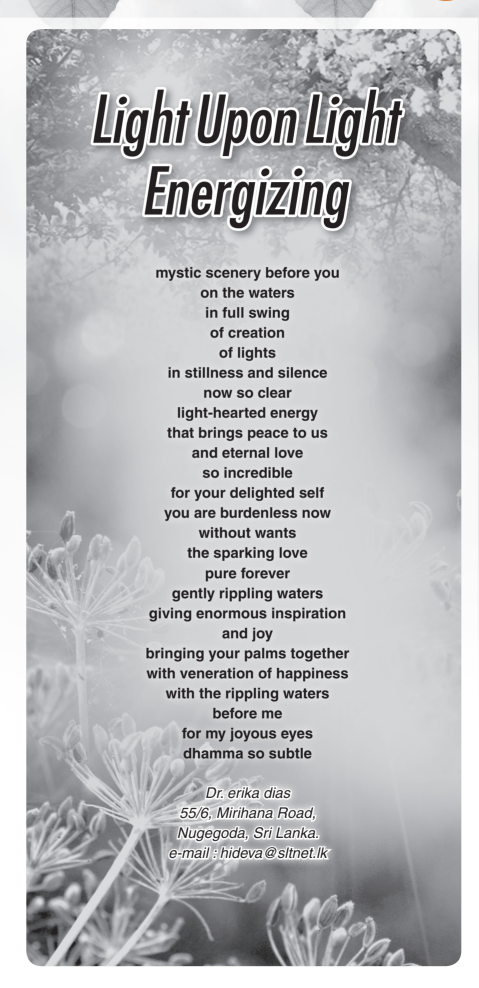
Taking to active politics he was elected uncontested to represent the Colombo District in the reformed Legislative Council of 1924. In the new State Council of 1931 Sir Baron was returned uncontested for the Kelaniya seat and reelected unopposed once again in the election of 1936. From 1931 to 1942 he was the Leader of the State Council and Minister of Home Affairs. He resigned from Ministerial Office in 1942 to accept an appointment as Ambassador for Ceylon in India to expedite the resolution of mutual problems between the two countries. Two years thereafter, Sir Baron was taken seriously ill and passed away on 31st May 1944 while on the way to Colombo from New Delhi by air.

Thus, came to an end the fruitful life of a great Buddhist teacher and leader, well known oriental scholar, able educationist and a dedicated statesman. A man of impeccable integrity, his sincerity of purpose in his endeavors for Buddhism and the country was acknowledged by both supporters and opponents.

May this worthy son of Sri Lanka attain early the Supreme Bliss of Nibbana.

May all beings be well and happy.

22/4, Kalyani Road, Colombo 6. Telephone- Res. -0112586084 Mobile -0718432319



## YMBA News

## GAMINI MATHA ELDERS HOME ANNUAL PILGRIMAGE

Last year's annual pilgrimage of Gamini Matha Elders Home inmates was conducted on 28th January 2016 to Kataragama sacred area. Elders were able to visit Kirivehera, Kataragama Devale and other important places of worship.

#### SCHOOL DEVELOPMENT PROJECT – 2ND PHASE

In consultation with the Ministry of Education the Association selected WP/Ke/Wedamulla Maha Vidyalaya of Kelaniya as the beneficiary school for the 2nd phase of the above programme. The Association donated items needed to the Science, Home Science and English section of the school and also inaugurated a programme to provide a free meal for children of Primary section for 2 days of the week at a ceremony held on 11th January 2017 with the participation of President, Vice President, Hony. General Secretary and the Secretary of the project.

#### ANNUAL GENERAL MEETING

The 118th Annual General Meeting of the Association was held on 05th November 2016 at the Borella Main Hall.

Two minutes silence was observed to remember the departed members after the ceremonial inauguration by lighting of the traditional Oil Lamp.

President Mr. Sumedha Amerasinghe welcomed all members who were present and Ven. Mederipitiye Chandrawansa Thero delivered an Anusasana.

The minutes of the meeting held on 29th November 2015 were unanimously approved by the members.

The Annual report for 2016 was unanimously passed and ratified without amendments.

The under mentioned Office Bearers and eight members for Board of Management were elected uncontested for the year 2016/2017.

#### President

Mr. Sumedha Amerasinghe

#### Vice Presidents

Mr. C. Rajah Kuruppu Deshabandu Tilak de Zoysa Mr. Maddumage Ariyaratne

Mr. Kusumabandu Samarawickrama

Mr. Mahesh Mallawaratchie

#### Hony. General Secretary

Mr. Mahendra Jayasekera

#### Hony. Treasurer

Mr. Prasantha Abeykoon

#### **Board of Management**

Mr. Nalin J. Abeyesekere
Mr. Lakshan Goonetilleke
Mr. M.S.R.Ariyaratne
Major. W.M.Weerasooriya
Mr. Sunil Karunanayake
Dr. D. Samson Rajapakse
Prof. Sampath Ameratunga
Major General A.M.U. Seneviratne

#### ANNUAL ALMS GIVING

On 08th January 2017 the Annual Alms Giving was held to pass the merits to the demised founders, past Presidents, Executive Committee members and staff members.

25 members of Maha Sanga from Gangarama, Colombo 2, Thilakarathnaramaya, Borella and the priests who regularly attend the Association's religious activities were invited to this occasion.

Ven. Aparakke, Dhammananda Thero of Gangarama delivering the anushasana, highlighted the importance of event and Ven. Morawake Shantha Thero of Thilakarathnarama and Migadaya Buddhist Center at Pore Athurugiriya conducted the 'Punniyanumodana'.

# ONE-DAY WORKSHOP ON TEACHER TRAINING, LEADERSHIP TRAINING PROGRAMME FOR STUDENT LEADERS AND AWARENESS PROGRAMME FOR PARENTS

The 21st workshop/seminar of the above programme was successfully conducted at Badulla Central College on 06th November 2016.

Uva YMBA, Divisional Secretariat Badulla and Sasanarakshaka Mandalaya Badulla jointly participated in this workshop where 123 teachers, 106 prefects and 42 parents were present. We also organized a Health clinic & distribution of spectacles jointly with the "Helpage Sri Lanka".

The President, a Vice President and few members of the Executive Committee attended this one day programme.

# Few Cares and Light Livelihood Appakicco ca Sallahukavutti

I hoarded things for years, my house became a store: Stacks of statues, pictures, crowding every wall, Pinching footwear, films, outdated files... What for? Boxes burst with blankets, bags that block the hall. A broken bell and basket, screens I do not need, Piles of aprons, spoons and saucers, cups to spare Kept untouched in pitch-dark kitchen chests where insects breed,

Where worms are creeping, spiders hiding. What a mare!

I close my eyes below the tree, but get no rest: The films and files need tiding up: they're in a tangled heap;

I'll brush the blankets where the mites have built a sticky nest;

The cobwebs on the boxes, shoes and screen I soon should sweep;

Must I not also clean the kitchen cupboards full of dirt? How sickening to find on cutlery an ugly grub! Should I not take the fellow off without it getting hurt? The bronzen statues have turned black and need a toilsome scrub!

Oh, when will I be free from all these wear'some wares, Oppressive ornaments, enslaving entertainment? Don't these pull down my heart and cause me endless cares?

For holding onto something slavery is the payment.

I start to clean and clear my crushing clutter And offer films and statues to my friends and kin, To neighbours, passers-by, who think I'm quite a nutter, Bags and blankets to the poor, the rest I bin.

The night has come. The house is calm. I'm seated with an empty palm.
Less fetters there before my face.
I close my eyes. There is great space,
Encompassing vastness now.
Lesson learnt, I've sidestepped slough.

From various worries I am free. So featherlike I love to be! Within the silence deep in me The whisper of infinity.

Claudia Weeraperuma Villa Claudia 338, Chemin du Colombier 83460 Les Arcs-sur-Argens France

Email: weeraperuma@orange.fr Website: www.weeraperuma.com



## MAL-KEY RENT-A-CAR

Turning miles in to smiles

BRAND NEW VEHICLES AVAILABLE FOR HIRE WITH/WITHOUT DRIVER



58, PAMANKADA ROAD (OFF KIRULAPONE), COLOMBO 06
TEL: +94-11-2365365 EMAIL: info@malkey.lk