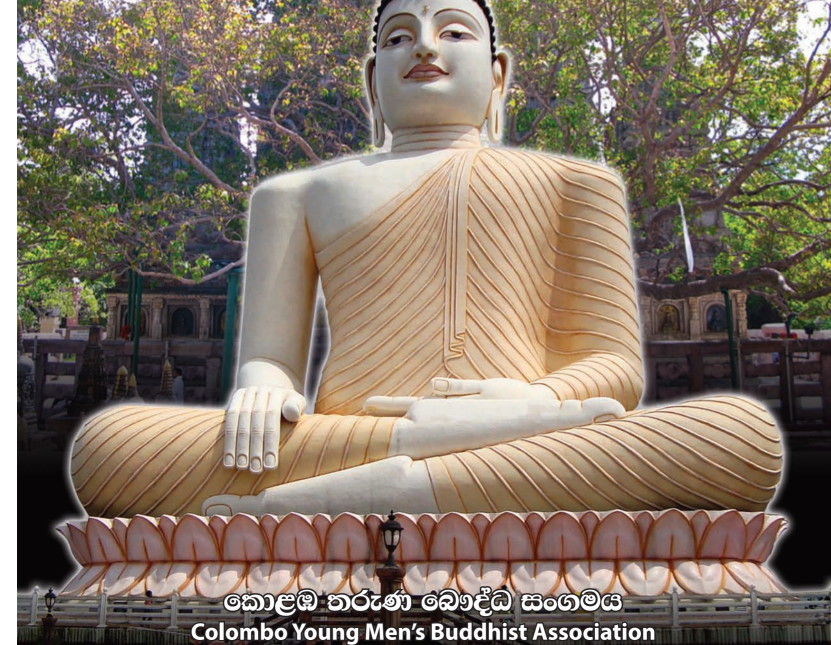


Vol: CXXXX - BE-2564 MAY & AUG - CE-2020 - No.1-2

ISSN-2012-6204



වෙසක් සහ නිකිණි කලාපය



# ්ද බුඩස්ට්" The Buddhist



Page

## Content - පටුන

|                                                                                    | 3.9 |
|------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| <b>සතිමත් වීමට අදිටන් කර ගනිමු -</b> පුධාන සංස්කාරක                                | 01  |
| ගරු සභාපති සහ ගරු පුධාන ලේකම්තුමන්ලාගේ පණිවුඩ                                      | 02  |
| <b>බෞද්ධ චින්තනය හා බැඳුණු රාජූ පාරිසර පුතිපත්ති -</b> ආචාර්ය එම්.එම්.ආර්.උපාලි    | 03  |
| <b>සසරින් එතෙර වෙන්න නම් දුක අවබෝධ කර ගනිමු -</b> පූජෳ ආචාර්ය වත්තේගම රතනසාර හිමි  | 07  |
| <b>සාර්ථක පීව්තයක් උදෙසා බුද්ධ ශුාවකයාට අත්වැලක් -</b> ශාස්තුපති  බී.ඒ.විමලසේන     | 13  |
| <b>"දිට්ඨෙ දිට්ඨමත්තං" දුටුදේ දුටුවා පමණි -</b> පාලිත මංචනායක                      | 18  |
| <b>බුදුදහම අනුව ජීවිතයෙහි යථාර්ථය -</b> පූජෳපාද නාරද හිමි                          | 20  |
| <b>සමරමු වෙසක්, පින් රැස් කරමින් නිතර -</b> කිව්පති විමල් රූ <mark>වසිං</mark> හ   | 24  |
| <b>විදහත්මක යුගයක සමාජයේ ආගමට හිමිතැන -</b> පූජෳ ආචාර්ය කිරින්දේ ධම්මානන්ද හිමි    | 25  |
| <b>ථෙරවාද - මහායාන බෞද්ධ සම්පුදායද්වය -</b> පූජෳ ආචාර්ය වල්පොල රාහුල හිමි          | 29  |
| කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ පුවෘත්ති                                                    | 33  |
| Let us resolve to be Mindful - Editor-in-Chief                                     | 35  |
| Buddha Dhamma and Human Health - Deshamanya K.H.J. Wijayadasa                      | 37  |
| Noble is the Mind filled with Devotion - Ven. Badalkumbure Dhammasiddhi Thera      | 43  |
| Can (or Should) Buddha Dhamma be verified by Science - Damitha Nipunajith          | 46  |
| MYSTERY OF THE MUSTARD SEEDS - Mrs. Florence Wijemanna                             | 50  |
| The Study of the National Heritage in our Universities: A Historical Perspective - |     |
| Professor K.N.O. Dharmadasa                                                        | 51  |
| LET'S REMEMBER QUEEN MAHAMAYA DEVI WHO GIFTED A NOBLE SON PRINCE SIDDHARTHA        |     |
| GAUTHAMA - Sirimal Gardiarachchi                                                   | 64  |
| VESAK, THE MONTH OF UNIQUE SIGNIFICANCE - R. S. Jayaratne                          | 65  |
| Sri Lankan Contribution to Buddhism - Dr. Ananda W.P. Guruge                       | 67  |
| YMBA News                                                                          | 72  |
| Benefits of Buddhist Practice in this Life - Raiah Kuruppu                         | 74  |

**President -** Mr. Maddumage Ariyaratne

**Vice Presidents -**

Mr. Nalin J Abeyesekere Mr. Kusumabandu Samarawickrama

Mr. Anura Serasingha Mr. Daya Weerasekara

Mr. Sunil S. Sirisena

Hony. Gen. Secretary - Mr. Mahendra Jayasekera

Hony.Treasurer - Mr. Prasantha Abeykoon

**Address** - Colombo YMBA, No 70 , D.S. Senanayake Mawatha, Colombo 8, Srilanka.

**Phone** +9411-2695598 +9411-2682397

+9411-2695786 +9411-2682398 +9411-2698083

**Fax** +9411-2682397

**Website** www.ymba-colombo.org **Email** ymbacolombo@sltnet.lk

Facebook www.facebook.com/ymba.org

#### පිටකවරයේ ඡායාරූපය

මෙවර කලාපයේ පිටකවරය සමන්විත වන්නේ අලුත්ගම කන්දවිහාරයේ ස්ථාපිත කර ඇති බුද්ධ පුතිමා වහන්සේගෙනි. එහි පසුබිම සඳහා දඹදිව ජය ශී මහා බෝධීන් වහන්සේ සහ බුද්ධගයාව යොදා ඇත. විශේෂයෙන් වෙසක් කලාපය මූර්තිමත් කිරීම උදෙසා මෙම සංස්කරණය සිදුකර තිබේ.

#### **Cover Photo**

Cover photo of this Journal is consisted of the Buddha Statue installed at Kandavihara, Aluthgama. Jaya Sri Maha Bodhi and Bodh Gaya in Dambadiva have been shown in the background. This was specially so Edited to impress and adorn this Vesak Journal.

#### **Design & Layout by**

ANCL Publication Dept.

#### Printed by

ANCL, No.35, Lakehouse, Colombo 10.

# ද බුඩිස්ට් / The Buddhist

2020 - මැයි සහ අගෝස්තු





# The Buddhist

ආරම්භය 1888

පුධාන සංස්කාරක - සුනිල් එස්. සිරිසේන සංස්කාරක - පියදුස වත්තේගම සහකාර සංස්කාරක - කුසුමබන්දු සමරවිකුම

කලාපය - CXXXX

බුද්ධ වර්ෂ 2564

මැයි සහ අගෝස්තු

කු.ව - 2020

අංක - 1 - 2

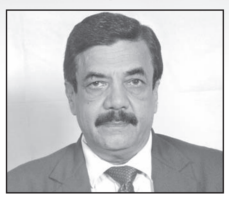
ightharpoonup කතුවැකිය  $\sim$ 

### සතිමත් වීමට අදිටන් කර ගනිමු

වෙසක් පෝය ශුී ලාංකික බෞද්ධයාගේ අති උතුම් පොහොය දිනයක් වනවා පමණක් නොව, පුතිපත්ති පූජා අගය කරන සැදැහැතියන්ට ආර්ය මාගීය විවර කර ගැනීමේ කවර හෝ කියාදාමයක නිරත වීමට ඉඩ හසර සළසයි. මෙය ලියන මමත් කියවන ඔබත් ජීවිතය හා මරණය යන පුතිපක්ෂ දෙකේ එකමුතුවක් වෙමු. අප ජීවත් වීමට සටන් කරන අතර මරණය අප ගිලගැනීමට වෙර දරයි. මේ යථාර්ථයෙන් අපට මිදිය නොහැක.

<mark>ශී ලාංකික බෞද්ධ ජනතාවට "කොවිඩ්</mark> 19" වසංගතය මඟින් එක් දෙයක් පසක් කොට ඇත. එනම් පුතිපත්ති පූජාවන් කෙරේ වැඩි අවධානයක් යොමු කිරීමේ වැදගත් කමයි. බොහෝ විට සෑම වෙසක් පෝ දිනයක ම පන්සල් යෑම, ධර්ම දේශනාවන්ට සවන් දීම, දාන ශීල භාවනා පුණා කර්මවලට සහභාගී වීම, නොයෙකුත් \_ වෙසක් සැරසිළි මඟින් නිවස හා අවට ඒකාලෝක කිරීම අපගේ සිරිත ය. අනෙක් අතින් තැන තැන ඉදිවන තොරණ රාජයන්ද, මහා දන්සල් ද අඩු වැඩි වශයෙන් ජනතාව සහභාගී කරවා ගත හැකි නොයෙක් විසූක දස්සන වලින් ද මෙම මහා පෝ දිනය සමන්විත වෙයි. පෘතග්ජන බෞද්ධයාට මෙය සැබෑ සද්ධාවෙන් යුතුව තෙමඟුල සිහිකිරීමකි. තවත් සමහරුන්ට නම් තම ධනය, බලය මෙන් ම ජනපුියතාවය ද ස්ථුට කිරීම සඳහා උපකාර කෙරෙන මහඟු අවස්ථාවකි. "පූප්එං මිලායාති යථා ඉධම්මෙ - කායො තථායාති විනාස භාවං" යනාදී ගාථාවන් මල් පූජා කිරීම උදෙසා යොදා ගැන්මට ධර්මධර භික්ෂූන් වහන්සේලා උත්සුක වූයේ එමඟින් කියැවෙන ජීවිතයේ අතියත ස්වාභාවය අවබෝධ කර දීමේ උතුම් පරමාර්ථයෙනි. නිවන් අවබෝධය පිණිස හේතු වන පරම සතාය මතු කර ගැන්මේ අභිලාෂය එහි ගැබ් වී ඇත. බුදුරජාණන් වහන්සේ ධම්මදායාද සූතුයේ දේශනා කොට වදාළේ ආමිසයට දායාද නොවී ධර්මයට දායාද වන ලෙසයි.

අප ලියන දෙයින් ආමිස පූජාව පුතික්ෂේප කළ යුතු බවක් අදහස් වන්නේ යයි වරදවා අවබෝධ නොකර ගත යුතු ය.



හන්දියක් පාසා බුදු පිළිම තැන්පත් කිරීමෙන් මහා පරිමාණ පහන් පූජා පැවැත්වීමෙන් අප දස දහස් ගණනින් ඒකරාශී වී මල් පූජා පැවැත්වීමෙන් අපේක්ෂා කරන්නේ කුමක් වුවත් ඒ සෑම අවස්ථාවක දී ම පුතිපත්ති පූජාවකට අදාල මඟ විවර කරගන්නේ නම් ගෞතම තථාගතයන් වහන්සේ දේශනා කළ ධර්මයේ උත්තරීතර මඟට අපට පිවිසිය හැකි වන්නේ ය.

මේ පූර්ව වැකි කිහිපය අප ඉදිරිපත් කළේ විශේෂයෙන් ආමිස පූජාවෙන් වැසී යන ශුී සද්ධර්මයේ සැබෑ අරුත නිසා සිදුවන යම් යම් අපාය ගාමී සිදුවීම් කිහිපයක් කෙරේ ඔබගේ අවධානය යොමු කරවනු පිණිසයි.

"කොවිඩ් 19" වසංගතය හේතුවෙන් මෙම වෙසක් දිනයේ සියලු ශීල, සමාධි, භාවනා වැඩ සටහන් තම තමන්ගේ නිවෙස් තුළ ඉටු කරන ලෙසට ශී ලාංකික බෞද්ධ ජනතාවගෙන් ඉල්ලා සිටින ලදී. මේ නිසාම වෙනදා මෙන් නොව පුතිපත්ති පූජාවක් ගැන යළි යළිත් මෙනෙහි කිරීමේ අවශාතාවක් අපට උදා වී තිබිණ. එමෙන් ම පෘතග්ජන අපගේ ජීවිත වලට මෙම වසංගතය බලපා ඇති ආකාරය නුවණින් සලකා බලන කල ජාතිය, ආගම, කුලය, ධනය, බලය හෝ වෙන ඕනෑම සාධකයක් "කොවිඩ් 19" මායිම් කොට නැති බව පෙනේ. මේ නිසා සතිමත් බවෙන් යුතු ව, එනම් මනා සිහියෙන් කටයුතු කළ යුතු අවස්ථාවක් දැන් උදා වී ඇත.

සාරාසංඛා කල්ප ලක්ෂයක් පෙරුම් පූරා ලොව්තුරා බුදුන්වහන්සේ අවබෝධ කරගත් ධර්මය අන් අයට තේරුම් කර දීම පහසු කාර්යයක් නොවී ය. ඊට හේතු වී ඇත්තේ එවකට සිටි මිථාන දුෂ්ටීන් හි ඇලී ගැලී කටයුතු කළ ජන සමූහය නිසා ය. එම නිසා ම ඔවුන් තුළ සම්මා සතිය නොමැති විය. අද අප ජීවත්වන සමාජයේ ද ඇත්තේ එවන් තත්ත්වයක් නොවේ ද? සිත කුියාත්මක වන්නේ මිනිසාට අවශා අන්දමට නොව සිතට අවශා අන්දමට ය. ඒ නිසා එය එක් අරමුණක රඳවා ගැන්ම පහසු කටයුත්තක් නොවේ. රෝග වැළෙඳන්නේත් පැතිර යන්නේත් සිතේ මෙම දඩබ්බර ස්වභාවය නිසයි. මේ සිත පාලනය කරගැන්මේ සරලම කුමය ආනාපානසතිය වැඩීම බව සතිපට්ඨානයෙහි දැක් වේ.

මිනිසා විසින් සිදු කරනු ලබන තොයෙකුත් දූෂණ, අපචාර මිනිස් සාතන සිදුවන්නේ සම්මා සතිය අනුව ජීවිතය හැඩ ගස්වා ගැනීමට ඔවුන් තුළ උත්සාහයක් තොමැති කම නිසාය. මේ නිසා "කොවිඩ් 19" වෘසනය සතිමත් බව වර්ධනය කර ගැන්ම සඳහා නිවසේ සිට වෙර වෑයම් කිරීමේ අවස්ථාවක් කර ගනිමු. උපතින් ම පිරිසිදු වූ සිත අපිරිසිදු වන්නට ඉඩ නොදී සිහියෙන් කිුයා කරමු.

ආර්ය අෂ්ඨාංගික මාගීයේ සම්මා සති යනුවෙන් ද, සත්ත බොජ්ඣංග අතර සති සම්බෝජ්ඣංගය යනුවෙන් ද, පංච ඉන්දියන් අතර සතින්දිය ලෙස ද සතිපට්ඨාන සූතු දේශනාවේ සතර සතිපට්ඨානය වශයෙන් ද දක්වා තිබීමෙන් බුදු දහමේ "සති" යට හිමි වැදගත් කම විදපාමාන වේ.

මේ නිසා පුතිපත්ති පූජාවට මුල්තැන දෙමින් සතිමත් ව ජීවත්වීමට මේ උතුම් පොහොය දිනයේ අධිෂ්ඨාන කර ගනිමු.

සියලු සත්ත්වයෝ නිදුක් වෙත්වා

සුනිල් එස්. සිරිසේන පුධාන සංස්කාරක

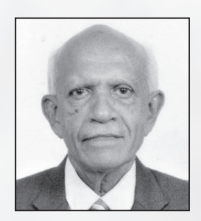


### කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ ගරු සභාපතිතුමාගේ පණිවුඩය

බුද්ධ වර්ෂ 2564 එළැඹෙන මෙම වසරේ දී දිවයිනේ පුරෝගාමී බෞද්ධ සංවිධානය වන කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමය ආගමික හා සමාජයීය පුවර්ධනය උදෙසා අප සංගමය සමග එක්වු ඔබ සැමට සංගමයේ තෛමාසික පුකාශනය වන "ද බුඩ්ස්ට්" සඟරාව තුළින් මාගේ ගෞරවාදර ස්තුතිය පිරිනැමීමට අවස්ථාව ලැබීම ගැන මම සතුටු වෙමි.

කොවිඩ් 19 වසංගත තත්ත්වය හේතුවෙන් මෙවර සඟරාව වෙසක් සහ අගෝස්තු කලාප වශයෙන් එකතුවක් ලෙස පලකර සිටීමට කටයුතු කරන ලද්දේ පසුගිය මාස කිහිපයේදී සමස්ත සේවා අඩපන වී පැවතීම නිසාය.

යහපත් සමාජයක් ගොඩනැගීමේ ඒකායන අරමුණ පෙරදැරිව කටයුතු කරන කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ අති මහත් කාර්යයන් අතරට එක්වන මෙම " ද බුඩිස්ට්" තෙනුමාසික කලාපය ඉතා වටිනා ලිපි රචනා දේශනා ආදියෙන් සමන්විත වන අතර, මේ සඳහා ස්වේච්ජාවෙන් අප හා සම්බන්ධවී කටයුතු කරන සැමට මාගේ පුණාමය පුද කරමි. මෙම සඟරාව තුළින් ඔබ සියලු දෙනාට බෞද්ධාගමෙන් එළිදැක්වු දේශනා මෙන්ම සංගමයේ සෙසු සේවා පිළිබඳ දැනුවත් කිරීම සිදු කෙරේ.



සිංහල සහ ඉංගුිසි මාධෳයන්ගෙන් සමන්විතව එළිදැක්වෙන මෙම අගනා බෞද්ධ සඟරාව තව තවත් සාර්ථකව නිකුත් වෙනවා දැකීම මාගේ ඒකායන පුාර්ථනාව වේ.

ඔබ සැමට තෙරුවන් සරණයි !

මද්දුමගේ ආරියරත්න ගරු සභාපති

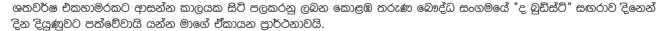
### කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ ගරු පුධාන ලේකම්තුමාගේ පණිවුඩය

කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ වැඩසටහන් හා වනපෘතින් අතර, තවත් වැදගත් සේවාවක් වන සංගමයේ තෙුමාසික පුකාශනය වන "ද බුඩිස්ට්" සඟරාවේ බුද්ධ වර්ෂ 2564 වෙසක් කලාපයට සහ ඒ හා සමගම පලකරන තෙුෙමාසික අගෝස්තු කලාපයට පණිවුඩයක් ගෙන ඒමට අවස්ථාව ලැබීම ගැන මම සතුටු වෙමි.

පසුගිය මාස කිහිපයේ දී සමස්ත ලෝකයට ම මුහුණ දීමට සිදුවු කොවිඩ් 19 වසංගතයට අප රටද මුහුණ දුන් ආකාරය ඔබට අළුතින් පැහැදිලි කිරීම අවශ්‍ය නොවන අතර එහිදී සියළු සෙසු සේවා අකර්මන්‍ය විය. එහි යම් සතුටුදායක තත්ත්වයක් ඇති වූ වහාම පුමාද වී හෝ අපගේ සේවා යළි ආරම්භ කරන ලදී. මෙවැනි පසුබිමක් යටතේ සුපුරුදු පරිදි හරවත් ලිපි සහ රචනා ඇතුළත්ව මෙම සඟරාව දැඩි කැපවීමකින් යුතුව නිකුත් කිරීමට හැකිවීම පිළිබඳව සඟරාවේ සංස්කාරක මණ්ඩලයට මාගේ හදපිරි සතුට පුදකර සිටිමි.

එසේම එදා සිට මේ දක්වා මෙම තෙුමාසික සඟරාව එළිදැක්වීමට ඇප කැපවු ආදී කර්තෘවරුන් ඇතුළු සැම මෙම අවස්ථාවේදී සිහිපත් කරමි. දිනෙන් දින මෙහි ගුණාත්මක අගය වැඩි දියුණු කරමින් බෞද්ධාගමික ලිපි, දේශන, රචනා මෙන්ම කාලීන

අවශාතාවයන්ට අනුව ජනතාවට දිය යුතු පණිවුඩ, අවවාද, අනුශාසනා ලබා දෙමින් මෙය පළකිරීමට වෙහෙස මහන්සි වු සැමටත්, වත්මන් සංස්කාරකවරුන් හා කාර්ය මණ්ඩලයටත්, ගිහි පැවිදි කෘතහස්ත ලේඛක මණ්ඩලවලටත් සඟරාව පලකිරීමට සම්බන්ධ වන සැමටත් මාගේ ගෞරවාන්විත ස්තුතිය පලකර සිටිමි.



ඔබ සැමට තෙරුවන් සරණයි !

මහේන්දු ජයසේකර ගරු පුධාන ලේකම්



# මෙළේඛ චින්තනය හා බැඳුණු රාජ්ග පාරිසර පුතිපත්ති





ආචාර්ය එම්.එම්.ආර්.උපාලි කථිකාචාර්ය ශී ලංකා රජරට විශ්වව්දුපාලය



ම් භ්රා භ්යා පරිසරය වූ කලී මනුෂා වර්ගයා සතු උත්තම දායාදයෙකි. මානව වර්ගයාගේ යහපැවැත්මට අතාවශා වූ විවිධ ශක්තීන්ගෙන් පිරිපුන්, සැකැස්මෙන් හා කිුයාකාරීත්වයෙන් විවිධ වූ විචිතු වූ සූන්දර වූ එය සොබාදහමෙහි විශ්මිත නිමැවුමකි. මානව ජිවිතය හා සංස්කෘතිය පරිසරය විසින් නන් අයුරින් පෝෂණය කරනු ලැබේ. හැඩගස්වනු ලැබේ. අප විසින් එය අවශායෙන්ම රැකගත යුතු ය. තතු එසේ වූවත් වර්තමානයේ පාරිසරික පුශ්න රාශියක් උද්ගත වී ඇත. ඒ අතර පරිසර දූෂණය, ස්වාභාවික බලපාන හේතු සාධක අතර ජනගහන වර්ධනය, කාර්මික දියුණුව, තාක්ෂණික විප්ලවය, තාගරීකරණය, පාරිභෝගික සමාජ ආකල්ප ආදිය පුමුඛ කරුණු ලෙස සැලකිය හැකි ය.

මේ හේතුව නිසාම එක් එක් පුද්ගලයන්ගේ පෞද්ගලික මැදිහත්වීමට වඩා ජනතාව විසින් තෝරා පත්කරගත් රාජා මැදිහත්වීමෙන් පරිසර පුතිපත්තියක් කිුයාත්මක කිරීම වඩාත් ඵලදායක බව පෙනේ. එසේම පරිසරයෙන් පුයෝජන ගැනීම, පරිසරය ආරක්ෂා කිරීම, පරිසර දූෂණය වැළැක්වීම සම්බන්ධයෙන් පරිසර පුතිපත්තියක් සකස් කිරීම හා කිුයාත්මක කිරීම වර්තමාන රාජායන් සතු අනිවාර්ය වගකීමක් බවද පිළිගත යුතුය. සත්ත්ව ජිවිතය ශාක පද්ධතිය මෙන් ම භෞතික සම්පත් කෙරෙහි ද අවධානය යොමු විය. මෙහිදී පරිසරයෙන් ගත හැකි පුයෝජන හා එය ගතයුතු ආකාරය පිළිබඳව ජනතාවට අවබෝධයක් ලබා දීම මෙන් ම සීමාව ඉක්මවා යෑම පාලනය කෙරෙන නීතිරීති සකස් කිරිමත් එම නීතිරීති උල්ලංඝ නය කෙරෙන තැන්හි (දඬුවම්) ඉදිරිපත් කිරීමත් මේ පුතිපත්තිය තුළ අන්තර්ගත විය යුතු ය.

කි.පූ 06 වන සියවසේ බුදුරදුන් ජීවත් වූ සමාජය තුළ වර්තමාන පාරිසරික පුශ්න නොතිබුන ද සත්ත්වයා හා ලෝකය පිළිබඳ ධර්මතාවන් විගුහ කරන බෞද්ධ මුලාශුය පරීක්ෂා කිරීමෙන් පරිසරය හා මිනිසා අතර ඇති සම්බන්ධය අවධාරණය වී තිබීම තිසා ඒ ඇසුරින් වර්තමාන රාජාායකට ගැලපෙන පරිසර පුතිපත්තියක් සකස් කර ගැනීමට අදාළ ඉගැන්වීම් හඳුනාගත හැකිය. මෙහිදී පළමුව විමසා බැලිය යුතු කරුණක් නම් මිනිසා හා පරිසරය අතර ඇති සබඳතාව බුදුදහම අවධානය කරන ආකාරයයි. බෞද්ධ මූලාශුයට අනුව මිනිසාත් පරිසරයන් අතර අභේදනීය සබඳතාවක් පවතී. මිනිසා පරිසරයටත් පරිසරය මිනිසාටත් බලපායි. මේ බව පුකටවන අවස්ථාවක් ලෙස සමාජ පුභවය හා පරිණාමය විගුහ කොට දක්වන අග්ගඤ්ඤ සුතුය දැක්විය හැකිය. එහිදී අනිසි ලෙස ස්වභාවික පරිසරය භූක්ති විඳීමෙන් ලක්වීමත් පරිසරයෙහි ඇතුළත් වූ සම්පත් පෞද්ගලිකව බෙදා ගනිමින් කටයුතු කිරීමෙන් විවිධාකාර වූ සමාජ විෂමතා හා අර්බුද හටගැනීමත් පෙන්වා දෙනු ලැබේ. මිනිසාගේ හැසිරීම පරිසරයට බලපාන අයුරු මෙයින් කියැවෙයි.

සාමූහික පරිභෝජනයත් මුල් අවධියෙහි සමාජයේ පැවති සරල සාමකාමී පීතිමත් අපිස් පැවැත්මත් විෂමතා විරහිත බවත් අභාවයට යාමට පරිසරය අනිසි ලෙස පරිභෝග කරනු ලැබීම හේතු විය. මේ ආකාරයට හේතුඵලවාදී ලෙස මිනිස් කියාකාරකම් පරිසරයට බලපාන අයුරු පෙන්වා දී තිබේ.

එසේම මෙම සබඳතා පෙන්වාදෙන තවත් තැනක් ලෙස අංගුත්තර නිකායේ අධම්මික සුතුය දැක්විය හැකිය. එහිදී රජදරුවන්ගේ පටන් පහළට අනුකුමයෙන් පියවරින් පියවර සමාජය අධාර්මික වීමෙන් විශ්වයෙහි භෞතික කිුිිියාකාරීත්වයත් ඒ ආශිත පෘථිවි පරිසරයත් පියවරින් පියවර වීෂම වන ආකාරය පෙන්වා දෙයි. එසේම රජ දරුවන්ගේ පටන් පහළට අනුකුමයෙන් පියවරෙන් පියවර සමාජය ධාර්මික වීමෙන්

විශ්වයෙහි භෞතික කියාකාරිත්වය ද නිසි ලෙස සිදුවන්නේ ය. මෙහි ධාර්මික වීම යනු මිනිස් චර්යාවේ නිසි පැවැත්මයි, අධාර්මික වීම නම් එකී චර්යාවේ අනිසි පැවැත්මයි. මිනිසාගේ දැහැමි බව හෝ නොදැහැමි බව පරිසරයේ යහපත් බව හෝ අයහපත් බව කෙරෙහි බලපාන අයුරු මින් පෙනේ.

බෞද්ධ කර්ම සංකල්පය තුළ අන්තර්ගත පඤ්ච නියාම ධර්මයන් ද මිනිසා හා පරිසරය අතර ඇති සබඳතාව කියාපාන ධර්මයන් ය. එහි උතුනියාමය භෞතික පරිසරය ආශිුත කාලගුණ විදාහන්මක සාධකයන් අර්ථවන් කරයි. ඒවා දේව නියමයකින් අහේතුකව ඉබේ සිදු නොවේ. බීජ නියාමය භෞතික පරිසරය ආශිුත උද්භිද විදාහනුකූල සාධකයන් අර්ථවත් කරයි. ධම්ම නියාමය සියලු සංස්කාරකයන්ගේ එනම් ජිවී අජිවී සවිච්චාණක අවිඥණක සියලු ශක්තීන්ගේ යථා ස්වභාවය හේතුපුතා ස්වභාවය පෙන්වා දෙයි. චිත්ත නියාමය හා කම්ම නියාමය ද සොබාදහම හා යම් අයුරකින් එක්ව නැතැයි කිව නොහැකි ය. එසේම සුදුසු පුදේශයක වාසය කිරීම භෝග විපුලත්වයට හේතුවන කරුණු 04 න් එකක් බව චක්ක සුතුයේ දැක්වේ. මේ ආදී කරුණු මගින් පරිසරය මිනිසාටත් මිනිසා පරිසරයටත් බලපාන ආකාරයත් මිනිසා හා පරිසරය අතර ඇති සබඳතාවන් මැනවින් වටහා ගත හැකි ය.

මිනිසා හා පරිසරය අතර ඇති වෙන් කළ නොහැකි සබඳතාව හඳුනාගැනීමෙන් පසු අපගේ පුස්තුතයට අදාළව පරිසරය පිළිබඳ වඩාත් කාර්යක්ෂම කියාවලියක් සඳහා මිනිසුන් විසින් පත් කර ගනු ලබන්නා වූ රාජායක් විසින් කියාත්මක කළ යුතු පරිසර පුතිපත්තියක් පිළිබඳ බුදුදහමේ අන්තර්ගත කරුණු පිළිබඳ අවධානය යොමු කළ යුතුය. සමාජයේ ඇති වන්නා වූ නොයෙකුත් ගැටලු එක් එක් පුද්ගලයාට විසඳ ගැනීමට නොහැකි අවස්ථාවේදී රාජා මැදිහත්වීම අවශා වේ. මේ කරුණු අග්ගඤ්ඤ සුතුයෙන් කියවේ. රාජා සංවිධානය තුළ ස්වභාවධර්මය ආරක්ෂා වන පුතිපත්තියක් තිබිය යුතු බව චක්කවත්තිසීහතාද සුතුයේ එන දසසක්විති වත්වලින් කියවේ. එසේම රාජා කටයුතු සැලසුම් කිරීමේ දී ශාක පද්ධතිය හා සත්ත්ව සන්හතිය ආරක්ෂා වන ආකාරයෙන් එය කළ යුතු බව කූටදන්ත සුතුයෙන් කියැවෙයි. පරිසරය යෝගා අයුරින් සකස් වීම දියුණුවට හේතුවක් බව මහාමංගල සුතුයේ සඳහන් වේ.

> අංගුත්තර නිකායේ චක්ක සුතුයේ මීට අමතරව මිනිසාගේ ඌණ ස්වභාවය නිසා ගැටීමත් එය කෝළාහල දක්වා වර්ධනය වීමත් පෙන්වාදී තිබේ. මේ සියලු කරුණු අවධාරණය කරන්නේ බෞද්ධ චින්තනය මගින් රාජා පරිසර පුතිපත්තියක ඇති අවශානාව අවධාරණය කරන බවයි. බෞද්ධ චින්තනය තුළ රාජා පරිසර පුතිපත්තියක් පිළිබඳ ඇති අවධානය හඳුනා ගැනීමත් සමඟ එම පරිසර පුතිපත්තිය තුළ අන්තර්ගත පුධාන අංග මොනවාදැයි මීළඟට විමසා බැලිය යුතුය. එම අංගයන් අතර පරිසරය පිළිබඳ

> > කටයුතු කිරීමෙහිදී

පරිසර සම්පත් නිසිලෙස හඳුනා ගැනීමට කටයුතු කිරීම රාජායක් සතු පළමු වගකීමයි. විශේෂයෙන්ම බුදු දහම අවධාරණය කරන්නේ බොහෝ මිනිස්සු පරිසර සම්පත් කෙරෙහි බිය වන බවත් එසේ නොවී ඒ කෙරෙහි විදහාත්මක අවධියක් ඇතිකර ගත යුතු බවත් ය. එසේ පරිසර සම්පත් හඳුනා ගැනීමත් සමඟ එම සම්පත්වලින් උපරිම පුයෝජන ගැනීමට අවශා අයුරින් කටයුතු සංවිධානය කිරීම බෞද්ධ චින්තනය හා බැඳුණු පාරිසරික පුතිපත්තියක මූලිකාංගයකි. ධම්මපදයේ දැක්වෙන ආකාරයට "දියාලුවන් ජලය කැමති තැනකට ගෙනයන බවත්,



බුදුසමය පරිසරය කෙරෙහි සාහසික වීම වෙනුවට මිතුරු ආකල්පයෙන් කටයුතු කළ යුතු බව පෙන්වා දෙයි. මෙත්ත සුතුය දේශනා කිරීමේ නිදානය ගස් කොළන් කෙරෙහි හිතමිතුරුව වසන්නැයි දෙන අවවාදයකි. සෙවන ලබාදුන් ගසක අත්තක් බිඳ දැමීම මිතුදෝහී වීමකැයි භූරිපච්ච ජාතක පෙළෙහි සඳහන් වේ.

5

ඊ වඩුවන් ඊදඬු කැමති ලෙස නමන බවත්, වඩුවන් දැව සුදුසු ලෙස සකසා ගන්නා බවත් දක්වා තිබීමෙන් ස්වභාව ධර්මය තිබෙන හැටියෙන්ම නොව තමන් කැමති අයුරින් වෙනස් කොට පුයෝජනයට ගැනීම මිනිසාට කළ හැකි කාර්යයක් වන අතර එසේ කිරීම සුදුසු කුියාමාර්ගයක් බවත් මැනවින් පුකාශ කැරෙන්නෙකි. මෙම ගාථාව පිළිබඳ අදහස් දක්වන මහාචාර්ය පලිහවඩන පරිසරය මිනිසාගේ පුයෝජනය සඳහා වෙනස් කරගත යුතු ය. එය කළ හැක්කකි. එය කළ හැක්කේ පරිසරයේ කිුයාකාරීත්වය පිළිබඳ අවබෝධයක් ලබා ගැනීමෙනි යනුවෙන් පුකාශ කරයි. එසේම අංගුත්තර නිකායේ අච්චායික, බෙත්ත, නිදාන යන සුතු විමර්ශනය කිරීමෙන් පරිසරයේ කිුයාකාරීත්වය පිළිබඳ අවබෝධයක් ලබා ගැනීමට මග පාදා ගත හැකි ය. ධානා වගාවෙන් හොඳ අස්වැන්නක් ලබාගත හැකි ආකාරය පිළිබඳ මේ සුතු තුනෙන් කරුණු පැහැදිලි කෙරේ. එසේම ස්වභාව ධර්මයෙන් පුයෝජන ගැනීමට ස්වභාව ධර්මයේ කුියාකාරිත්වය පිළිබඳ හරි වැටහීමක් අවශායයි පිළිගැනේ. පුබුද්ධ මිනිසකු ස්වභාවධර්මයෙන් පුයෝජන ගන්නා හැටි කිදිම උපමාවකින් සිඟාලෝවාද සුතුයේ විස්තර කෙරේ. "හමරස්සේව ඉරීයාතෝ" යනුවෙන් මී මැස්සා (බඹරෙකු) මගින් රොන් ගන්නා මෙනි. මේ සියල්ලෙන් අවධාරණය වන්නේ රාජෳයක් පරිසර සම්පත් විදාහාත්මකව අධානයනය කොට ඒවා නිසි ආකාරයෙන් සකසා ගැනීම බෞද්ධ රාජා පරිසර පුතිපත්තියක වැදගත් අංගයක් බවයි.

රාජායක් විසින් පාරිසරික සම්පත් සැහැසි ලෙස පරිහරණය කිරීම බෞද්ධ චින්තනයට එකඟ නොවන්නකි. ස්වභාව ධර්මය මිනිසාගේ පුයෝජනය සඳහා කිසියම් ඊශ්වරයෙකු විසින් මවන ලද්දක් නොවේ. එසේම එය මිනිසාට පමණක් නොව සියලු සතුන්ට අයත් බව මිනිසා පිළිගත යුතු ය. එහෙත් වර්තමානයේ ඇතැම් බටහිර දියුණු යයි සම්මත බොහෝ රටවල් තුන්වන ලෝකයේ මිනිස්සු භාවිත කරන පාරිසරික සම්පත් මෙන් කිහිප ගුණයක්ම පරිභෝජනය කරති. එය සම්පත් සිඳීයාමට හේතුවකි. මේ හේතුව නිසාම ස්වභාවධර්මය කෙරෙහි සාහසික වීම මිනිසා විසින් නොකළ යුත්තකි. හිතමිතුරු ආකල්පයෙන්ම කටයුතු කළ යුතුය.

බුදුසමය පරිසරය කෙරෙහි සාහසික වීම වෙනුවට මිතුරු ආකල්පයෙන් කටයුතු කළ යුතු බව පෙන්වා දෙයි. මෙත්ත සුතුය දේශනා කිරීමේ නිදානය ගස් කොළන් කෙරෙහි හිතමිතුරුව වසන්නැයි දෙන අවවාදයකි. සෙවන ලබාදුන් ගසක අත්තක් බිඳ දැමීම මිතුදෝහී වීමකැයි භූරිපච්ච ජාතක පෙළෙහි සඳහන් වේ.

'යස්ස රුක්ඛස්ස ඡායාය -නිසිදෙයා සයෙයාවා

න තස්ස සාඛං භඤ්ඡෙයා -මිත්තදුබ්හොභි පාපකො"

යනුවෙන් දක්වන ආකාරයට රාජ‍‍‍‍‍‍‍ පරිසර පුතිපත්තියක කියාත්මක විය යුතු අංගයක් ලෙස අසාහසිකත්වය දැක්විය හැකිය.

පරිසර සංරක්ෂණයට අවශා පියවර ගැනීමද බෞද්ධ චින්තනය හා බැඳුණු රාජා පරිසර පුතිපත්තියක අංගයක් විය යුත්තේ බුදු දහම ඒ පිළිබඳ දක්වා ඇති අවධානය හේතුවෙනි. පරිසරයට හානි පමුණුවා පරිසරය වනසා තමාගේ පුයෝජන සාහසික ලෙස ලබා නොගත යුතු බව කූටදන්ත සුතුයේ එන එක ඡේදයකින් මැනවින් විස්තර කෙරේ. මහාවිජිත රජුගේ මහා යාගයේ දී ගවයෝ නොමරන ලදහ. එළු තිරළුවෝ නොමරන ලදහ. කුකුළෝ හූරෝ නොමරන ලදහ. යාග කරණු පිණිස රුක්හූ නොසිඳන ලදහ. තවදුරටත් යාගය ගැන කෙරෙන විස්තරයේ සැහැසිව මිනිස් ශුමය සූරා නොගත් බවට ද කරුණු ඉදිරිපත් කෙරේ. මේ පිළිබඳව අදහස් දක්වන ටෙවලිං සමකාලීන බමුණු සමාජය කළ යාගය විවේචනයට ලක් කරයි. මක්නිසාද යත් එමගින් සිදු වූ පරිසර හානිය හේතුවෙනි.

එසේම වහාග්සපජ්ජ සුතුයේ දී දීස ජාතුකෝලිය සුතුයට "උදුම්රබාදන උපමාව දැක්වීමෙන්" පරීක්ෂාකාරී ලෙස පරිසර සම්පත් පරිහරණය පිළිබඳ පෙන්වා දෙයි. එසේම උපසම්පදා භික්ෂුන් ගස් සිඳීම පාචිත්තිය ඇවතකි. "වනං ජින්දථ මා රුක්ඛං" යයි කෙලෙස් වනය කැජීමටත් ගස් නොකැජීමටත් බුදුන් වහන්සේ අනුශාසනා කර ඇත. නොගිලන්ව සිටියදී නිල්කණ ඇති තැනක මළමුතු කිරීම හෝ කෙළ ගැසීම භික්ෂුන්ට දුක්කටාපත්තියකි. මේ ආදී වශයෙන් පරිසර සංරක්ෂ ණයේ වැදගත්කම බෞද්ධ රාජා පරිසර පුතිපත්තිය තුළ අන්තර්ගතය.

පරිසර දූෂණය වර්තමානයේ බරපතල ගැටලුවකි. මෙහි දී බෞද්ධ මූලාශුය මගින් පරිසර අංග 04ක් කෙරෙහි විශේෂ අවධානය යොමු කොට තිබේ. එනම් ජල දූෂ ණය, වායු දූෂණය, ශබ්ද දූෂණය, පාංශු දූෂණය වශයෙනි. ජලය, පාතීය ජලය හා පාරිභෝජනීය ජලය වශයෙන් කොටස් දෙකකට වෙන්කොට කරුණු දැක්වේ. ජලය දූෂණය කිරීම වරදක් බව බෞද්ධ මුලාශුයේ ස්ථාන කීපයකම සඳහන් වේ." ජලය දූෂණය කිරිම වරදකි" ජලයෙහි මළ මුතුා පහ කිරිම හෝ කෙළ ගැසීම දුක්කටාපත්තියකි. එසේම ජලය අපිරිසිදු වන පරිදි කියා නොකළ යුතු බව විනය චුල්ල වග්ග වත්තඛ්ඛන්ධකයේ විස්තර කරයි. බොන ජලය සමීපයෙහි හෝ පරිභෝග ජලය සමීපයෙහි සෙනසුන් ගසා නොදැමිය යුතු බවට ද අනුශාසනා කෙරේ. බුද්ධ කාලීන භාරතීය සමාජයට අදාළ ලෙස දේශනා කළ මේ කරුණු තුළින් අදාාතන රාජා පරිසර පුතිපත්තියක් සකස් කිරීමේ දී ජල මාර්ග, මහාජලාශ, මහ මුහුද මෙන් ම නල ජලය ද, දූෂණය වීමෙන් වැළැක්වීම සඳහා රාජා මැදිහත්වීම කළ යුතු බව පැවසිය හැකි ය. වායු දූෂණය ද වර්තමානයේ බරපතළ පාරිසරික පුශ්නයකි. කිු.පූ 06 වන සියවසේ එළිදුටු බුදුසමය තුළ මේ පිළිබඳව ද සාකච්ඡා කොට තිබේ.

ඉදිරි මිදුලෙහි උඩු සුළඟෙහි සෙනසුන නො ගසාදැමිය යුතුය යනුවෙන් දුවිලි අපදවා වාතයට එක්වීම නොකළ යුත්තක් බව පෙන්වා දී තිබේ. ශබ්ද දුෂණය ද පරිසර දුෂණයේ එක් කොටසකි. එහි අහිතකර බව පෙන්වා දෙන රොබට් අර්චිල් ශබ්දය අධිකවීම බිහිරි බව ජීඩාව නොරිස්සීම (Irritation), කෝපය (Resentment) ඇති කිරීමටත් ශක්තිය නොදැනුවත්ම හීන කිරීමටත් හේතුවන බව පෙන්වා දෙයි. බෞද්ධ චින්තනය තුළ ශබ්ද දුෂණයට ඉඩක් නොමැති බව පැහැදිලි ය.

එයට උදාහරණ රැසක් දැක්විය හැකිය. පොට්ඨපාද පිරිවැජි තෙමෙ භාගාවතුන් වහන්සේ සිය අරමට වැඩමවනු දුරින් ම දුටුවේ ය. දැක වහාම සිය පිරිස නිහඬ කළේය. "භවත්හු නිහඬ වෙත්වා පින්වත්නි හඬ නොගන්න මේ ශුමණ හෙවත් ගෞතමයන් වහන්සේ මෙහි වැඩමවති. ඒ ආයුෂ්මත් තෙමේ නිහඬ බව කැමති ය. නිහඬ බවෙහි ගුණ කියන සුලුය. මේ පිරිස් නිහඬ යැයි දැන මෙහි වැඩමවීමට සුදුසු යැයි සිතුවොත් මැනවැයි සිතා පිරිස සන්සුන් කළේය. ඒ බුදුන් වහන්සේ තුළ තිබූ ශබ්දය දූෂණය තොකිරීමේ පිළිවෙතයි.

ශබ්ද දූෂණය පුිය නොකළ බුදුන් වහන්සේ සිය ශාවකයන්ට වදාළේ නිසරු දෙනිස් කථාවෙන් නොරව කල් යවන ලෙස ය. තවද අරියපරියේසන සුතුයේ දී අර්ථවත් කතාවක් තොවේ නම් නිහඬ බව අගය කොට ඇත. (ධම්මී වා කථා ආරියෝ වා තුණ්හිභාවෝ) එසේම දීඝනිකායේ සාමච්චඵල සුතුයේ දී අජාසත් රජු ජීවක වෙදුන් සමඟ මහ රෑ ජීවකම්බ වනය වෙත යන විට සිය ගණන් භික්ෂූන් හා බුදුරදුන් වැඩ සිටියත් එහි ඇති නිහඬතාව ගැන භීතියටත් විශ්මයටත් පත්ව ඇත. මේ ආකාරයට බෞද්ධ චින්තනය හා බැඳුණු රාජා පරිසර පුතිපත්තියක පරිසර දූෂණය වැළැක්වීම පුමුඛ කරුණක් විය යුතුය.

පරිසරය තිබෙන අයුරින් ම නොව සකසාගෙන පරිහරණය කිරීම බුදුදහම පෙන්වාදෙන කරුණක් බව ඉහතින් කියැවිණි. එසේම පරිසර සංවර්ධනය ද බෞද්ධ චින්තනය තුළ අඩංගු රාජහානුබද්ධ පරිසර චින්තනයට අන්තර්ගත කළ යුතු අංගයකි. සංයුක්ත නිකායේ දේවතා සංයුක්තයේ වනරෝප සුතුය මේ කරුණු මැනවින් අවධාරණය කරයි. දෙලොව පින් වැඩෙන කාර්යයන් පෙන්වාදෙන තැන,

"ආරාමරෝපා වනරෝපා - යෙ ජනාසෙතුකාරකා

පපඤ්ච උපපාඤ්ඤ - යෙ දදන්ති උපස්සයං"

මෙහි සාමානා අරුත ආරාම තැනීම, වන වැවීම, ඒ දඬු පාලම් කරවීම, නිවහන් සාදාදීම යන කරුණුය. වර්තමානයේ පෞද්ගලික මට්ටමෙන් මෙන් ම රාජා මට්ටමෙන් ද ඉහළම සැලකිල්ලක් ලබා රාජා මට්ටම ඉක්මවා ජාතාන්තර මට්ටමකින් ද දැඩි අවධානය යොමු කර කුියාත්මක කෙරෙන වනාපෘති ගණනාවක් මෙතැන්දී හඳුනාගත හැකිය. එනම් මල්වතු, උදාහන, උද්භිද උදාහන, ගෙවතු වගා, වන වගා, මාර්ග පද්ධති, පානිය හා පරිභෝජනීය ජල සම්පාදන වනාපෘතී ඇති කිරීම නිවාස සංවර්ධනය ඒ අතර වේ. මේවා පරිසර සංවර්ධනයේ පුමුඛ කරුණුය.

රටක පවතින පරිසරය සෞන්දර්ය රසාස්වාදය සඳහා යොදා ගැනීමේ වැදගත්කම බුදුදහම පෙන්වා දෙයි. විශේෂයෙන්ම ඒ සදහා අවශා කරන වටපිටාව සකස් කිරීම බෞද්ධ චින්තනය හා බැඳුණු රාජා පරිසර පුතිපත්තියක අංගයක් ලෙස සැලකිය හැකි ය. පරිසර ආස්වාදය සැබෑ ලෙසම ලැබුවෝ ලෙස පෙළ දහමෙහි සඳහන් වන්නේ ආර්යයෝ ය. ඔවුනු පරිසරය ආස්වාදය කළ මුත් එහි නොඇලුනාහ. පෘථග්ජනයා ආස්වාදයේ ඇලෙයි. කෙසේ වෙතත් සමස්ත මිනිස් වර්ගයා පරිසර ආස්වාදයට යොමු වීම ඔවුන්ගේ ජීවිත යහපත් කිරීමට හේතුවන කරුණකි.

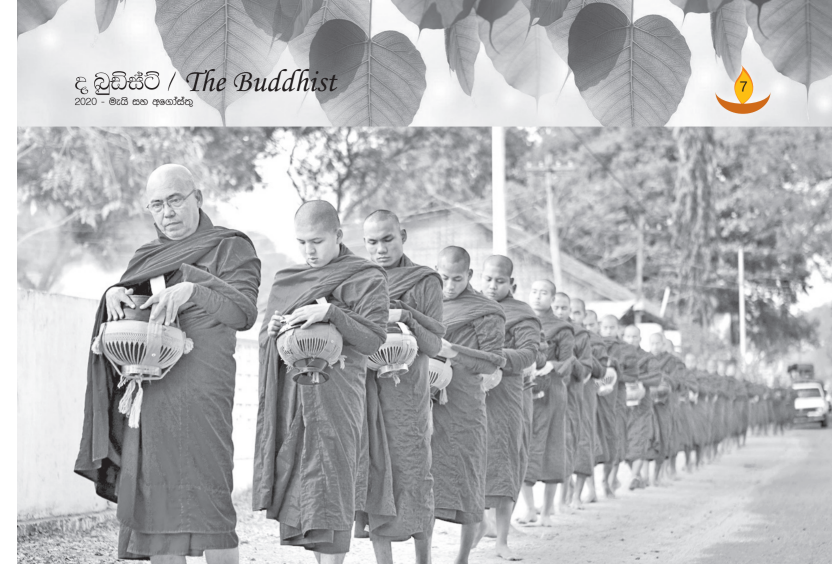
බුදුරදුන්ගෙන් පටන් ශුාවකයන් දක්වා පරිසර රසාස්වාදයට යොමුවීම පිළිබඳ උදාහරණ බෞද්ධ මූලාශුයෙන් සොයාගත හැකි ය. බුදරදුන් වරක් ගෝසිංග වනයෙහි සෞන්දර්ය පෙන්වා දී ඇත්තේ මෙසේ ය. "ඇවැත්ති රේවතවනයෙහි ගොසිංහ සාලවනය සිත්කලුය, රාතුිය දෙස් රහිතය (පුසන්නය) වෘක්ෂයා මූල පටන් අගතෙක් ම (මල්) පිජී ඇත්තෝ ය. දිවාමය සුගන්ධය වැනි මිහිරි සුවඳ ද හමයි. ඇවත්ති රේවතයෙනි කෙබඳු භික්ෂු නමක් නිසා මේ ගෝසිංහ සල් වනය ශෝභමාන වේද යනුවෙනි. එසේම රහතුන්ගේ පරිසර ආස්වාදයේ ස්වභාව කියාපාන අවස්ථාවන්හි "රමණීයානි අරඤ්ඤනි යත්ථ න රමත ජනො" යන්නෙන් කියැවෙන ආකාරයට රහතුන් ස්වභාව සෞන්දර්ය ආස්වාදය කළත් එහි නොඇලෙන බවයි. රහතන් වහන්සේලාගේ පරිසර ආස්වාදය පිළිබඳ තොරතුරු ථෙර - ථෙරිගාථා පරීක්ෂා කිරීමෙන් හඳුනා ගත හැකිය.

චිත්තක හිමියන් සොබා සෞන්දර්ය ආස්වාදය කොට ඇති ආකාරය එම ථෙරගාථා පරිවර්තනය කිරීමෙන් මෙසේ දැක්විය හැකි ය. නිල්වලා බඳු වූ පැහැපත් සිහිල් දිය ඇති සුපිරිසිදු බිම් ඇති රතිඳ ගොව්වන් විසින් සෙවූනා ඒ මහා ගිරි ශිඛර සිත් අලවයි මා

මහාකාශාප හිමියෝ දර මණිය ගිරි ශිඛර දැක දැක උදාන ගීතිකා කියති. පැතිර ගිය ලුණුවරණ රුක්පෙළින් සිත්කලු වූ බිම් කඩැ ඇත්තු ගර්ජනා කෙරෙති එහිර සිබර මා සිත අලවයි දිය පහන්ය ගල්තල පුළුල්ය දිය සෙවල ඇති එහි මුවන් හා වඳුරත් ඇත. එහිර සිබර අලවයි ම නෙත් සිත්

මේ ආකාරයට බුදුරදුන්ගේ පටන් ශුාවකයන් දක්වා තම ජිවිත මගින් පෙන්වා දී ඇත්තේ මිනිස් ජිවිත සරු කිරීම සඳහා පරිසර සෞන්දර්යයේ බලපෑමයි. එහෙයින් බෞද්ධ චින්තනයට එකඟව රාජා පරිසර පුතිපත්තියක අන්තර්ගත විය යුතු අංගයක් ලෙස සෞන්දර්ය රසාස්වාදය ජනතාවට ලබා දීමට අවශා වටපිටාවක් සකස් කිරීමත් වැදගත් කරුණකි.

පරිසරය මිනිසා ලැබූ උත්තම දායාදයකි. එහෙයින් ඉහතින් දැක් වු ආකාරයට පරිසර ගැටලුව වර්තමාන රාජායන් විසින් දැඩි අවධානයට යොමු කළ යුතු පුශ්නයක් බවට පත්ව තිබේ. රාජා සීමාව ද ඉක්මවා ලෝක මට්ටමින් සැලකිලිමත් විය යුතු තත්ත්වයකට එය පත්ව තිබේ. මෙවැනි තත්ත්වයක් හමුවේ මෙබඳු පුශ්න නොතිබු කිු.පූ 06 වැනි සියවසේ තරම් එළිදුටු බුදුදහම තුළ මෙම පුශ්න පිළිබඳ අවධානය යොමු වී තිබේ. විශේෂයෙන්ම පරිසරය මිනිස් ජීවිත යහපත් කිරීමට යොදා ගන්නා ආකාරය එමගින් පෙන්වාදී තිබේ. එබැවින් වත්මන් රාජායන් විසින් සකස් කළ යුතු හා කුියාත්මක කළ යුතු පරිසර පුතිපත්තියකට අදාළ බොහෝ කරුණුවලින් බෞද්ධ පරිසර චින්තනය පොහොසත් බව පැවසිය හැකි ය.



# සසරින් එතෙර වෙන්න නම් දුක අවබෝධ කර ගනිමු



මහනුවර, වත්තේගම, ඉහල යටවර, ශී බෙත්තාරාම මූල මහා විහාරවාසී, රාජකීය පණ්ඩිත, ශාස්තුපති පූජන වත්තේගම රතනසාර හිමි



සස් මනසකින් හෙබි තැනැත්තා මනුෂායාය. එකී මනුෂායායට ඇත්තේ එක් මනසකි. මසැස් හෙවත් නෙත් යුගලයකි. මෙසේ දෙනෙතක් සහිත මනුෂායන් ලෝකය දෙස බලනුයේ විවිධ දිශානතීන්ට අනුව ය. යමෙකු මනසින් බලා තීරණයන්ට එළඹෙනවා මෙන්ම තවකෙකු මසැසින් බලා තීරණයන්ට පාප්ත වෙයි. ලෝක සත්ත්වයාට පොදුවේ මතුවන පුශ්නයක් වන ලෝක ස්වභාවය පිළිබඳව ද

මනුෂායන් අතර විවිධ මතවාද විය. කි. පු. 6 වන සියවසේ භාරතය දෙස අවධානය යොමු කිරීමේ දී සත්ත්වයාගේ උපත ලෝකයේ ජනිත වීම පිළිබඳ එක් එක් මතවාද ඉදිරිපත් විය. එම මතවාද ඉදිරිපත් කරමින් ඒ ඇසුරෙන් විවිධ ආගම්, දර්ශනවාද බිහි විය. භාරතීය ජනතාව මෙම ආගම් දර්ශන ඇසුරෙන් ආධායාත්මික සුවය අපේක්ෂා කළහ.

යමෙකු පැවසුවේ මෙම මනුෂා සත්ත්වයාගේ මැවීම දෙවියන් සතු වූ බවයි. තවකෙක් හේතු පුතායක් තොමැතිව මනුෂායාගේ ආරම්භය සිදුවන බව කි්හ. විවිධ මතාන්දර, විශ්වාස ඇදහිලිවලින් පිරුණා වූ කාල වකවානුවකය අපගේ ගෞතම තෙුලෝක තිලකයාණන් වහන්සේගේ පහළ වීම සිදු වූයේ. එම උත්තරීතර ධර්මය තුළින් සර්ව සත්ත්වයාට මෝක්ෂ මාර්ගය හෙවත්

නිර්වාණ මාර්ගය සාධනය කර ගත හැකි ය. මෙම සංසාරමය දුකින් පිරුණා වූ, දුක පෙරටු කර ගත්තක් බව අමා මැණියන් වහන්සේ දේශනා කළ සේක. නිවන් මාර්ගය පසක් කර ගැනීමට නම් මෙම සංසාර දුක නැති කළ යුතු බව, ක්ෂය කළ යුතු බව බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශනා කළ සේක. සත්ත්වයා සසර දුකින් එතෙර කිරීමේ මාර්ගය හෙවත් චතුරාර්ය සතා ධර්මය අන්තර්ගත වන්නේ ශාන්ති නායකයන් වහන්සේ ශී් මුඛයෙන් දේශනා කළ පළමු සදහම් දෙසුම වන ධම්සක් පැවතුම් සුතු දේශතාවේ ය. එදා ඉසිපතන මිගදාය බබුලුවමින් යෑම, තුසිත, පරනිම්බිත යැයි කියන්නා වූ දිවා ලෝකවල වැඩ වාසය කරන දිවා දේවතාවුන් වහන්සේලාගේ සාධුකාර හඬ පුෂ්පෝපහාර මධායේ මෙම පුථම දම් දෙසුම පැවැත් වූ සේක.

බුද්ධ දේශනාවේ මූලික හරය වන්නා වූ ද සමුංකංසික දේශනාව නමින් හැඳින් වෙන්නා වූ ද චතුරාර්ය සතාය කොටස් හතරකට ඛණ්ඩනය කළ හැකි ය. ඒ පහත සඳහන් ආකාරයටය.

- 01. දුක්ඛාර්ය සතාය
- 02. දුක්ඛ සමුදාර්ය සතාය
- 03. දුක්ඛ නිරෝධාර්ය සතාය
- 04. දුක්ඛ නිරෝධ ගාමිණි පටිපදාර්ය සතාය

ඉහතින් දක්වා ඇත්තේ එම අංග සතර පාළි භාෂාවට අනුවයි. එහි සරල සිංහල තේරුම පහත පරිදි දැක්විය හැකි ය.

- 01. දුක
- 02. දුකට හේතුව
- 03. දුක නැති කිරීම
- 04. දුක නැති කිරීමේ මාර්ගය

සච්ච සංයුක්තයේ කෝටිගාම වග්ගයේ බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් දේශනා කරන ලද කරුණක් මතු දැක්වේ. "මහණෙනි, චතුරාර්ය සතා ධර්මය අවබෝධ නොකිරීම හේතුවෙන් ඔබටත්, මටත් බොහෝ කළක් සසර සැරි සැරීමට සිදු වේ."" මෙම පාඨයෙන් පැහැදිලි වන්නේ චතුරාර්ය සතා ධර්මය ඉතා වැදගත් දේශතාවක් බවයි. මෙම සතා තුළ ඇති ඉතා විශේෂ ලක්ෂණ තුනක් නිසා මේවා සතාය ලෙස හඳුන්වයි. තථ, අවිතථ හා අනඤ්ඤථ යනු එම ලක්ෂණ තුනයි. තථ යන්නෙන් හඳුන්වන්නේ සිව් වැදුරුම් වූ මෙම සතාය ඒකාන්ත සතාය හෙවත් ඒකාන්ත වශයෙන්ම සතාය වන බැවිනි. කිසිම කළෙක බොරු නොවන්නා වූ ද, ලෝකයේ පවතින්නා වූ වෙනස් නොවන විපරිමාන නොවන බැවින් මෙම සතාය අවිතථ නම් වේ. අනඤ්ඤථ නමින් හඳුන්වන්නේ ස්වරූපයේ වෙනසක් හෙවත් අන් පරිද්දකින් මෙම සතාාය පෙනී නොසිටින බැවිනි.

මෙකී සඳහන් කළ හැම සතායක්ම ආර්ය නමින් හැඳින්වේ. මෙසේ මෙම චතුරාර්ය සතාය ආර්ය ලෙස හැඳින්වීමට ද හේතු වූ යම් යම් හේතු සාධක බුදුරදුන් විසින් ඉදිරිපත් කර ඇත. තුන්තරා බෝධිය නමින් හැඳින් වූ බුදු, පසේ බුදු හා මහ රහතන් වහන්සේලා වැනි උත්තරීතරයන් වහන්සේලා විසින් අවබෝධ කළ බැවින් ආර්ය නම් වේ. එමෙන්ම මෙම සතාය අවබෝධ වීම තුළින් ආර්ය මාර්ගයට පුවිශ්ට විය හැකි බැවින් ද ආර්ය නමින් හඳුන්වයි. ආර්ය යන වචනයෙන් උතුම් යන අදහස ද පුකාශ වේ. සිව් වැදුරුම් වූ මෙම සතායට බැහැර එක් සතෳයක් වත් ලෝකය තුළ නොපවති. චතුරාර්ය සතාය දේශතාවේ පළමුවත උතුම් සතාය වන්නේ දුක්ඛාර්ය සතාෳයයි. එනම් දුක පිළිබඳ වු උතුම් සතායයි. මෙකී සතාය තුළින් යමක පැවැත්ම හෙවත් පවත්තිය හෙළි කරයි. මතෝ රමණීය වූත්, උත්තරීතර වූත් පුථම ධර්ම දේශනාවේ දී ගෞතම මුනින්දුයාණන් වහන්සේ දුක්ඛාර්ය පිළිබඳව දේශනා කළේ පහත සඳහන් ආකාරයටයි.

"ඉදං බො පන භික්ඛවේ දුක්ඛං අරිය සච්චං, ජාතිපි දුක්ඛා, ජරා"පි දුක්ඛා, වාහාධි"පි දුක්ඛා, මරණම්"පි දුක්ඛා, අප්පියෙහි සම්පයෝගො දුක්ඛා, පියෙහි විප්පයෝගෝ දුක්ඛා යම්පිච්ජිං නලභති තම්පි දුක්ඛා සඬචිත්තෙන පඤ්චුපාදානක්ඛඛධා දක්ඛා""

මෙම පාඨයේ සිංහල අනුවාදය පහත සඳහන් ආකාරයට දැක්වීය හැකිය.

"මහණෙනි මේ වනාහි දුක්ඛාර්ය සතායයි. ජාතිය දුකයි, ජරාව ද දුකයි, වශාධිය ද දුකයි, මරණය ද දුකයි, අපිය සම්පුයෝගය ද දුකයි, පිය විප්පයෝගය ද දුකයි. යමක් කැමති නම් එය නොලැබීමත් දුකයි, සැකෙවින් උපාදානාස්කන්ධයෝ පස් දෙනම දුක් හු වෙති."

සමාජය දෙස අවධානය යොමු කිරීමේ දී දුක්ඛ හෙවත් දුක යන වචනය නිතරම අප සවන් ගැටෙන්නා වූ වචනයකි. මෙම දුක යන වචනය සමාජය හා බද්ධ වී පවතී. සමාජ සංස්ථාව තුළ මනුෂායාගෙන් දුක යනු කුමක් දැයි විමසුවහොත් අපට විවිධ අදහස් ලබා ගත හැකි ය. දුක යන වචනය ඇසීමට පවා අප කවුරුත් අකමැති වෙමු. දුක යන වචනයේ විවිධ අර්ථ ස්වරූප ඇත. කණගාටුව, කරදරය, විපත, දෙම්නස වැනි විවිධ තේරුම් මෙම දුක යන වචනයට ඇත. නමුදු මෙම සරල අර්ථ විගුහයන්ට වඩා පරතෙරට ගියා වූ ගැඹුරු අර්ථයක් මෙම දුක යන වචනයෙහි අන්තර්ගතව ඇත.

ගැඹුරු අර්ථයකින් හෙබියා වූ

ද, සසර සාගරය තරණය කිරීමට මනුෂායාට අවැසි වන්නා වූ ද මෙම දුක පුහේදාකාරයෙන් බුදුරජාණන් වහන්සේ දක්වා ඇත. පෘථග්ජන මනුෂායාට තේරුම් ගත හැකි ආකාරයෙන් ඉතා නිරවුල්ව අමා මැණියන් වහන්සේ මේ පිළිබඳ විමර්ශනාත්මකව දේශනා කර ඇත. චතුරාර්ය සතාය දේශනාවෙහි පළ මු සතායෙහි අන්තර්ගත මෙම දුක්ඛ සතායෙහි විගුහ කරන්නා වූ දුක තෙවැදුරුම් ආකාරයකින් විමසා බැලිය හැකිය. ඒ පහත සඳහන් ආකාරයටයි.

- 01. දුක්ඛ දුක්ඛ
- 02. විපරිතාම දුක්ඛ
- 03. සංඛාර දුක්ඛ

තුිවිධ ස්වරූපයකින් හෙබියා වූ මෙම දුකෙහි පළමු ඛණ්ඩනය නම් දුක්ඛ දුක්ඛයයි. එනම් සාමානා දුකයි. පුද්ගලයා සමාජයත් සමඟ අනුයෝජනය වීමේ දී, සමාජය හා සම්බන්ධතා ඇති කර ගැනීමේ දී පුද්ගලයාට විඳීමට සිදුවන, දෛනිකව ජීවිතයේ පුද්ගලයාට අත්දැකීමට සිදු වන්නා වූ දුක්ඛ සමුදායන් සාමානෳ දුක යනුවෙන් විස්තර කළ හැකි ය. ජිවියා මෙම සමස්ථ ලෝකය සමඟ සම්බන්ධ වීමේ දී එහි මුලික පියවර තුනක් ඇත. උප්පාදය හෙවත් ඉපදීමත්, පැවැත්ම සහ නැති වී යෑමත් ය. පෘථග්ජන මනුෂෳයාට මෙම අවස්ථාවන් තුනෙහිදීම කායික වූත්, මානසික වුත් විවිධ දුක් කම්කටොලු විදීමට සිදු වේ. ඒවා දුක්ඛ දුක්ඛ හෙවත් සාමානා දුක වශයෙන් තවදුරටත් විගුහ කළ හැකි ය. සෑම කිුයාවක් අවසානයේ ම මුහුණපාන්නට සිදු වන්නේ දුකට ය. ඒදිනෙදා ජීවිතයේ යම් යම් අවස්ථාවන්හි දී ද යම් යම් කාල පරාසයන්හි දී ද මිනිසා මෙකී දුකට භාජනය වෙයි. පුද්ගලයා මෙලොවට ජනිත වන්නේ ද හඬා ගෙන ය. ඔහු මෙලොවින් බැහැර වන විට ද බොහෝ පිරිසක් හඬති. හැඬීම යනු දුකෙහි පුකාශනාත්මක ස්වරූපයක් ය. දුක් ගින්දර යන වචනයක් සමාජය තුළ ඇත. දූක අග්නි ජාලාවක් හෙවත් ගින්දරක් ලෙස මිනිසා හඳුන්වා ඇත්තේ මනුෂා චිත්ත සන්තාපය එයින් දැවී යන බැවිනි. සිතට දුකක් ආ විගස සිය දහස් වතාවක් දැවි දැවී වේදනා ගෙන දෙයි.

9

කටුක වූත්. අමිහිරි වූත් පාදක කර ගෙන මෙකී සාමානා දුක ඇති වේ. ඉප්දීම ද දුකකි. මනුෂායෙකු වශයෙන් පමණක් නොව තිරිසන් සත්ත්වයෙකු ලෙස ද ඉප්දීම මහා දුක්ඛ කන්දරාවක් ගෙන දෙයි.

මව් කුස පිළිසිඳගත් මොහොතේ පටන් ලොවට බිහි වීම තෙක්ම විවිධ දුක්වලට භාජනය වේ. එවැනි සිදුවීම් මිනිස් සිතේ රඳා නොපවතින බැවින් මිනිසාට ඒවා මතක නැත. ඉපදෙන අවස්ථාවේ ද ඇතිවන වේදනාව නිසා පමණක් ඉපදීම දුකක් ලෙස සැලකිය නොහැකි ය. ඉපදීමෙන් අනතුරුව විඳින්නට තිබෙන සියලු දුක්ඛයන් උරුම වන්නේ ඉපදීම හේතුකොට ගෙන ය. අනෙකුත් සියලුම දුක් ඉපදීම හේතු කරගෙන ජීවිතයෙන් තුරත් වී යයි නම් මනුෂායන්ට ඉපදීම සැපයකි. සුවයකි. නැතහොත් සතුටකි. එවිට මිනිස්සු සසර ඉපදීමට බොහෝ පුිය කරති. නමුදු මෙම ජාතිය හෙවත් උපත හේතු කරගෙන මිනිසා ලෙඩ වීම, මරණය, වැළපීම වැනි විවිධ දුක්ඛයන්ට භාජනය වෙයි. මෙය හේතු කරගෙන සත්ත්වයා

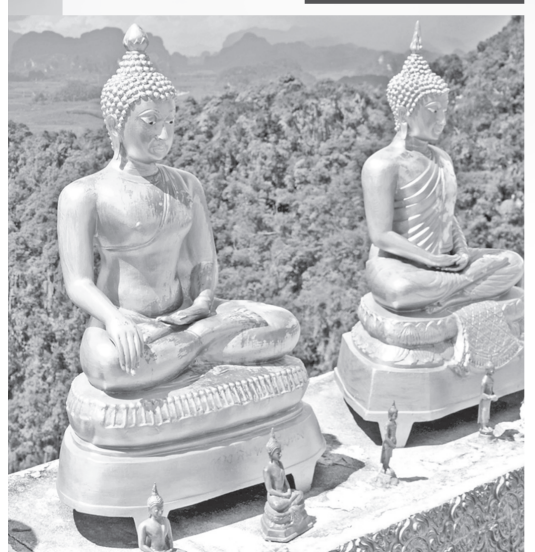
තම සිත පිනා යන පුය උපදවන පුද්ගලයින් සමඟ සබඳතා පැවැත්වීම, ඔවුන් සමඟ ආශුය කිරීම සිතට මහත් සැනසිලි දායක කරුණකි. එවැනි තමා පුය කරන පුද්ගලයින්ගෙන් වෙන් වීමට, දුරස් වීමට සිදු වුවහොත් ඇති වන්නේ දුකකි. දුක්ඛාර්ය සතෳයෙහි පුිය විප්පයෝග ලෙසින් අදහස් වන්නේ මෙකී කරුණයි. එමෙන්ම තමා පුිය කළ වස්තුවකින්, පරිසරයකින් ඈත් වීමට සිදු වීම ද අයත් වන්නේ පුය විප්පයෝග දුකටයි.

සංසාර සාගරයෙහි සිය දහස් වාරයක් මැරි මැරී උප්දියි. මනුෂා ලොව උපත නොලබා නිරය උරුම වුවහොත් අසීමිත දුක් සමුදායන්ට භාජනය වෙයි.

ජාතියට ඉක්බිති ජරාව ඇති වේ. එනම් දිරා යාමයි. වයසට යාම, වෙනස් වීම යන්නෙන් ද හඳුන් වන්නේ ද මෙම ධර්මතාවයයි. පුද්ගලයා උපන්දා සිටම ඉපදීමත් සමඟ වෙනස් වීම ආරම්භ වේ. මුල් කාලයේ ඉන්දීය පරිණත වීම පසු කාලයක ඉන්දීය දුර්වල වීම ලෙස හඳුන්වයි. මේ මුළු මහත් ලෝකයම අස්ථීර ය. එම අස්ථීර ලෝකයේ ස්ථීර කිසිදු දෙයක් නොමැත. ජීවිත කාලය පූරාවට මෙම දිරා යාම සිදු වූවත් එය අපට දර්ශනය වන්නේ මහලු වීමේ දී ය. කෙස් හැලීම, දත් දිරා යාම, කෙස් සුදු වීම, සම රැළි වැටීම යනු ශරීරය දිරා පත් වී යන ආකාරයන් ය. කිසිදු ආකාරයකින් මෙම ධර්මතාවය මැඩ පැවැත්විය නොහැකි ය.

ජරාවට, දිරාවට පුාප්ත වූ පුද්ගලයෙකු වීමට සියලුදෙනා ම අකමැති වෙති. සිදුහත් බෝසත් කුමරු උයන් කෙළියට යන අතරතුර සතර පෙර නිමිතිවල දී පළමුව ම දුටුවේ මහල්ලෙකු ය. එබැවින් කුමරු සිත කළකිරුණි. සිතේ සන්තාපයක් මතු විය. සදාතනික සුවය ලබා ගැනීමේ මාර්ගය සෙවීමට පෙළඹවීමේ මාර්ගය වීවර වූයේ එපරිද්දෙනි.

ඉපදීමට පසු ජරාවට පත් වේ. එයින් පසු ඇති වන්නේ වාාධියයි. ජරාවට, දිරායාමට පත් වන සත්ත්වයා ලෙඩ වීම හෙවත් වාහාධියට පත් වීම ස්වභාවික කරුණකි. කායික වශයෙන් ද, මානසික වශයෙන් ද මිනිසා විවිධ දුක් දෙම්නස්වලට භාජනය වේ. ජීවිත කාලය පුරාවටම අසනීපයකින් තොරව, වහාධියකින් තොරව ජීවත් විය හැකි අයෙකු නොවේ. ළමා වියේ දී නිරෝගීව සිටින ඇතැම් සත්ත්වයන් තරුණ වයසේ දී රෝගයන්ට ගොදුරු වේ. තරුණ වයසේ දී තිරෝගීව සිටින පුද්ගලයෙකු වැඩිහිටි වියේ දී ලෙඩ වීමෙන් දුක්ඛයන්ට භාජනය වේ. ජීවිතයේ එක් අවධියක් නිරෝගීව සිටින්නාට තවත් අවධියක දී රෝගී වී විඳවන්නට සිදු වේ.



නමුදු සාමානා ස්වභාවය නම් මිනිසා නිතර නිතර වහාධියට පත් වීමයි. තාක්ෂණය කෙතරම් දියුණු වුව ද මෙය නවත්වාලිය නොහැකි ය.

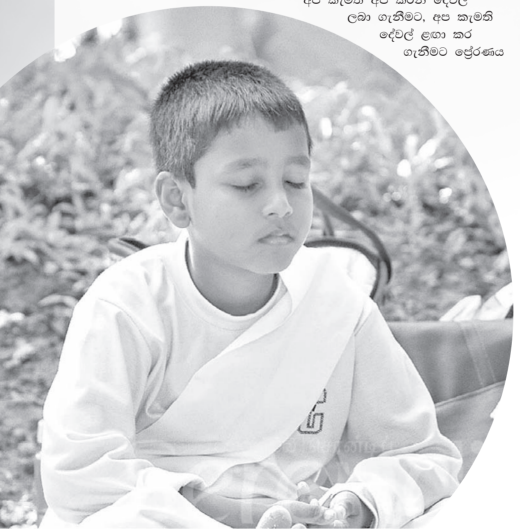
සමාජයේ ජීවත් වන්නා වූ අපට විවිධ පුද්ගලයන් ඇසුරු කිරීමට ලැබෙයි. අප ඇසුරු කිරීමට කැමති මෙන්ම අකමැති පුද්ගලයින් ද ඇසුරට ලැබෙයි. එසේ අප පුිය නොකරන පුද්ගලයන් සමඟ ඇසුරු කිරීමට සිදු වීම, අකමැති පරිසරයක නියුක්ත වීමට සිදු වීම හා අකමැති කියා කිරීමට සිදුවීම අප්පිය සම්පයෝග දුක වේ. අකමැති පුද්ගලයින් දැකීම පවා ජුගුප්සාජනක වේ. එහි දී සිතට සැනසීමක් නොවේ. නිතරම කාලය ගෙවීමට සිදු වන්නේ කණගාටුවෙනි.

තම සිත පිනා යන පිය උපදවන පුද්ගලයින් සමඟ සබඳතා පැවැත්වීම, ඔවුන් සමඟ ආශුය කිරීම සිතට මහත් සැනසිලි දායක කරුණකි. එවැනි තමා පිය කරන පුද්ගලයින්ගෙන් වෙන් වීමට, දුරස් වීමට සිදු වුවහොත් ඇති වන්නේ දුකකි. දුක්බාර්ය සතායෙහි පිය වීප්පයෝග ලෙසින් අදහස් වන්නේ මෙකී කරුණයි. එමෙන්ම නමා පිය කළ වස්තුවකින්, පරිසරයකින් ඈත් වීමට සිදු වීම ද අයත් වන්නේ පිුය විප්පයෝග දුකටයි. තමා පිුය කරන වස්තුවක් අස්ථාන ගත වුවහොත්, කැඩීබිඳී ගියහොත් සිතට කෙතරම් දුකට දැනෙනවාද? එමෙන්ම තමා පුිය කරන්නෙකු ඉතා සුළු කාල සීමාවකට හෝ දුරස් වුවහොත් කෙතරම් දුකක් ජනිත වන්නේ ද? ජීවිතයේ සිදු වන්නේ සත්ත්වයා පුිය කරන්නා වූ සංසිද්ධි පමණක් නොවේ. පිුය දේවල් ඇත් වීම ද සිදු වේ. මෙම සිද්ධීන් අපට ජීවිතයේ නිතරම විඳීමට සිදුවන බැවින් අප ඒවා දරා ගත යුතු ය.

දුක්බ දුක්බයේ දී හෙවත් සාමානා දුක යටතේ විස්තර කරත්තා වූ තවත් දුකක් වශයෙන් ඉච්ඡිතාලාභ දුක සඳහන් කිරීමට පුළුවන. ඉච්ඡා නම් කැමැත්ත ය. රුවිය ය. ඡන්දය ය. අලාභ යනු නොලැබීම ය. අහිමි වීම ය. ඉච්ඡා සහ අලාභ යන වචන යුගල සන්ධි වීමෙන් මෙම ඉච්ඡිතාලාභ යන පදය නිර්මාණය වේ. කැමති දේ නොලැබීම එයින් අදහස් කෙරේ. අපගේ ජීවිතයට අප කැමති අප කරන දේවල්

වෙමු. ඉපදීම හේතු කරගෙන සත්ත්වයා මෙකී වහාධියට ද භාජනය වේ. ජීවිතයේ ආරම්භය ඉපදීම මෙන්ම ජීවිතයේ අවසානය මරණයයි. මරණයට පත් වීමට ලොව සියල්ලෝම අකමැති වෙති. මරණාසන්නව සිටින පුද්ගලයෙකු, සතෙකු බලාපොරොත්තු වන්නේ එක දවසක් හෝ වැඩිපුර ආයු වින්දනය කිරීමටයි. මේ ආත්මයේ අවසානය මරණය නමින් හැඳින්විය හැකි අතර මරණය සිදු වන්නේ ද විවිධ අයුරින් ය. පහනක් නිවෙන ආකාරය උපමා කර දක්වමින් සත්ත්වයාගේ මරණය සිදුවන බව බුදුරජාණන් වහනසේ වදාළ සේක.

පුදීපය දැල්වීමට අවශා වන්නා වූ තෙල් අවසාන වීමෙන් පහන නිවී යාමට හැකි ය. ඒ ආකාරයෙන් සත්ත්වයාට ජීවත් වීමට අවැසි ආයුෂ නිමා වී මරණය සිදු වේ. එමෙන්ම පහන දැල්වීමට අවශා තිරය අවසාන වීමෙන් ද පහන නිවී යා හැකිය. එපරිද්දෙන් කර්මය අවසාන වීම තුළින් මනුෂායාගේ, සත්ත්වයාගේ මරණය ඇති වේ. කර්මය සත්ත්වයාට ජීවත් වීමට අවැසි කරුණකි. කර්මයේ අවසානය යනු මරණයේ ආරම්භයයි. තෙල් සහ තිරයක් නොමැති විටක පහනක් දැල් නොවේ. එම නිසා තෙල් සහ තිරය යන සාධක දෙකම අවසාන වීමෙන් පහන නිවී යයි. තෙල් සහ තිරය බඳු ආයුෂය හා කර්මය නිමා වීම නිසා මරණය ඇති විය හැකි ය. මරණය පහතක් නිවී යාමට උපමා කර ඇති අවසාන අවස්ථාව නම් සුළඟක් හමාවිත් පහනක් නිවී යන ආකාරයයි. ආයුෂය, කර්මය යන සාධක දෙකම පැවතිය ද පරිසරයෙන් සිදුවන යම් අනතුරක්, උපදුවයක් හේතුකොට ගෙන සත්ත්වයාගේ මිය යාම සිදු වේ. මරණය සිදුවන දවස මෙලොව කිසිවෙකුටත් කිව නොහැකි ය. "අද අද එයි මරු පිං කර ගන්නේ, කෙලෙස ද හෙට මරු නේති සිතන්නේ" ලෝවැඩ සඟරාවේ කතුවරයා මරණයේ ස්වභාවය ගැන සඳහන් කළේ ඒ අයුරින් ය. දුක්ඛ සතායට අයත් සාමානා දුක යටතේ සැක කෙරෙන මරණය දුකක් වන්නේ එබැවිනි. මරණය වේදනාවක්, දුකක් යැයි අනුභූතියක් නොමැති වුව ද මරණාසන්න සත්ත්වයෙකු දෙස බලා එය අවබෝධ කර ගත හැකි ය.



2020 - මැයි සහ අගෝස්තු

ඉහතින් සඳහන් කළා වූ මෙම දුක්වලට අමතරව දරුවන් අකීකරු වීම, අනුන්ගෙන් අවමාන වීදීමට සිදු වීම, කායික වූත්, මානසික වූත් පුබල වෳසනය ද සාමානෳ දුක යටතට ගත හැකි ය.

දක්ඛාර්ය සතාය යටතේ විස්තර කෙරෙන දුකෙහි පුභේද අතර දෙවැන්න වන්නේ විපරිනාම දුකයි. ජීවියා හා බැඳී පවතින සියලුම භෞතික මෙන්ම ආධාාත්මික සියලු දූ තත්පරයෙන් තත්පරය, මොහොතින් මොහොත වෙනස් වීමට භාජනය වේ. මෙහි දී මිනිස් සිතෙහි ඇති වන්නේ දුකකි. මොහොතකට පෙර සතුට උද්වීපනය කළ යමක් මොහොතකට පසු දුකක් ගෙන දෙයි. සතියක් නිරෝගීව සිටින පුද්ගලයා මාසයක් රෝගීව දුක් විඳී. උදාහරණයක් ලෙස ගතහොත් බසයක සිටගෙන යන පුද්ගලයා ඉඳගෙන යෑමට තිබුණා නම් එය මහත් සැපයක් ලෙස සිතයි. එමෙන්ම අසුනෙහි වාඩි වී යන පුද්ගලයා බසයේ ගමන් නොකරන තමාට සුඛෝපභෝගි රථයක් තිබුණි නම් එය සැපයක් බව සිතයි. ඒ ආකාරයට ක්ෂණයෙන් සියල්ල වෙයි.

මොහොතක සතුට වෙනුවෙන් ඇතැම් අඥන පුද්ගලයෝ මත් වතුර පානය කරති. මත්දුවා ශරීරයට ලබා ගනී. නමුදු ඒ මොහොතක සුවය පතා සිදුකළ කුියාවෙන් ජීවිත කාලය පුරාවට දුක් විදීමට සිදු වේ. සැපය සුවය පරයා ඔහුට විදීමට ලැබෙන්නේ දුකයි.

සාමානා දුක මෙන්ම විපරිනාම දුක ද මෙලොව ජීවත්වන සියලු පුද්ගලයන්ට විදීමට සිදු වන්නකි. ජාතිය හෙවත් ඉපදීමත් සමඟ ජීවිත කාලය පුරාවට ජනිත වන්නා වූ එක් සැපයක් වත්, එක් සුවයක් වත්, එක් සතුටක් වත් ඒකාන්ත සැපයක් සදාතනික සතුටක් වන්නේ නැත. එබැවින් එයින් සත්ත්වයාට අත්දැකීමට ලැබෙන්නේ දුක්ඛ සමුදායන් පමණි. දුක්ඛ සතායේ වීමර්ශනය කරන්නා වූ මෙම විපරිනාම දුක තේරුම් ගැනීම සසරින් එතෙර වීමට උපකාරි වේ.

මේ ලෝකයේ ජීවත්වන අප සියලුදෙනාම සතුටු වන්නා වූ ද, බලාපොරොත්තු වන්නා වූ ද දේවල් ඇත. රෝගී නොවී සිටීම, ජරාවට පත් නොවීම, මරණයට නොයෑම ඒ



අතර සමහරකි. කෙතරම් පුාර්ථතා කළ ද, කෙතරම් බලාපොරොත්තු වුව ද මෙවැනි දුක් නොවිඳීමට හැකියාවක් නැත. දුක්ඛ සතෳයට අනුව ලෝක ධර්මතාවය එයයි.

ඉපදීමේ සිට මරණය දක්වා සත්ත්වයාට විඳීමට සිදුවන සියලුම දේ දුක යැයි දේශනා කළ ශාන්ති නායකයන් වහන්සේ සැකෙවින් පංච උපාදානස්කන්ධයම දුක යැයි වදාළ සේක. රූප, වේදනා, සංඥු. සංඛාර හා විඤ්ඤුණ යන ස්කන්ධ පංචකයයි. උපාදාන යනු අල්ලා ගැනීමයි. බන්ධනය වීමයි. බැඳීමක් ඇති කර ගැනීමයි. මෙම ස්කන්ධ පහ සිතින් ගුහණය කර ගැනීම පංච උපාදානස්කන්ධයයි. මිනිසා හට ශරී්රයක් හා සිතක් ඇත. එම ශරීරය ස්කන්ධ පහකට බෙදා ඇත. එම ස්කන්ධ පහ සිත සමඟ ඇති කර ගන්නා වූ සබඳතාවය පංච උපාදානස්කන්ධය ලෙස නවදුරටත් විගුහ කළ හැකි ය. ඉහතින් සඳහන් කළ සියලුම දුක්වලටත්, ජිවිතයේ විදීමට සිදුවන සියලු අමිහිරි අත්දැකීම්වලටත් හේතු වන්නේ මෙම පංච උපාදානස්කන්ධයයි.

ඓණ පිණ්ඩුපමං රූපං - වේදනා බුබ්බුලුපමා මරිචිකුපමා සඤ්ඤ -සංඛාරා කදලුපමා මායුපමංච විඤ්ඤනං දෙසිතාදිච්ච බන්ධුතා

බුදුරජාණන් වහන්සේ උපමාවක් මඟින් පංච උපාදානස්කන්ධය හැඳින්වූයේ ඉහත ආකාරයටයි. රූපය පෙණ පිඬක් වැනි ය. චේදනා දිය බුබුළක් වැනි ය. සඤ්ඤව මිරිඟුවක් වැනි ය. සංඛාරය කෙලෙස් කඳක් වැනිය. විඤ්ඤනය මායාවක් වැනි ය. මෙම පංචස්කන්ධය තුළ සදාතනික යමක් නැත්තේ ය. සියල්ල අස්ථීර චේ. අස්ථීර දෙයක් වේ නම් ඒ තුළ සැපයක් නොමැත. ඇත්තේ සදාතනික, සදාකාලික දුකකි.

තුන් වැදරුම් වූ දුකෙහි අවසාන දුක්ඛය වන්නේ සංස්කාර දුක හෙවත් සංඛාර දුකයි. ඉහතින් සඳහන් කළා වූ දුකෙහි පුහේද දෙක අවබෝධ කර ගැනීමට පහසු වුව ද සංඛාර දුක තේරුම් ගැනීම තරමක් අසීරු දුෂ්කර කියාවකි. මෙම දුක්ඛ පුභේදයෙහි දර්ශනවාදි ගැඹුරු අර්ථයක් අන්තර්ගතව පවති.

සංඛාර දුක පිළිබඳ සාකච්ඡා කිරීමේ දී සත්ත්වයා, පුද්ගලයා හා මම යන මූලිකාංග විගුහ කර බැලිය යුතු ය. සත්ත්වයා, පුද්ගලයා හා මම වශයෙන් හැඳින්වෙන්නේ මොහොතින් මොහොත වෙනසට භාජනය වන්නා වූ කායික හා මානසික ශක්ති සමුහයකි. එකතුවකි. සම්බුද්ධ දේශණාව තුළ පංච උපාදානස්කන්ධයම දුකක් බව කියවෙන්නේ එබැවිනි. හේතු පුතා මුල්කොට ගෙන සංඛාර උප්දියි. පංචස්කන්ධය අයත් වන්නේ සංඛාරවලටම ය. යම් දෙයක් හේතු පුතායෙන් හට ගනී ද ඒ සියල්ල අනිතා වේ. එනම් චෙනස් වන සුළු ය. එබැවින් දුක් උපදවයි.

"බුාහ්මණය, යම් සේ පර්වතයකින් වෑහෙන දුර යන වහා ගලන දිය දහර ඇති හැම දෙයක්ම ගෙන යන සුළු නදියක් නතර වන ක්ෂ

ණයක් හා මොහොතක් නැත්තේ ද යළි එන්නේම වේද, ගලන්නේම වේද එසේම මේ මනුෂා ජීවිතයත් පර්වතයකින් ගලා හැලෙන නිදියක් වැනි ය.""

ජීවිතයේ අතිතානව උපමාවක් මඟින් බාහ්මණයෙකුට බුදුරජාණන් වහන්සේ පුකාශ කළ ආකාරයයි. පර්වතයක් මුදුනේ සිට පහළට වැහෙන ජලයෙන් නිර්මාණය වන්නා වූ ගංඟාවක ජලය ඇසිල්ලක් පාසා වෙනස් වන්නේ යම් සේ ද පංචස්කන්ධය නිසා ඇතිවන සියල්ල මොහොතක් පාසා වෙනස් වේ.

මේ ආකාරයට සලකා බැලීමේ දී සත්ත්වයා, පුද්ගලයා හා මම වශයෙන් හඳුන්වනු ලබන පංචස්කන්ධයම දුකකි. බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් "යදනිච්චං තං දුක්ඛං"" වශයෙන් දේශනා කර ඇත්තේ එබැවිනි. සංඛාර දුක යන්නෙන් හඳුන්වන්නේ මෙම දුක්ඛ තත්ත්වයයි. උතුම් ශුාවකයෙකු හෙවත් ආර්ය ශුාවකයෙකුට පමණක් මෙම සංඛාර දුක තේරුම් ගත හැකි ය. අප පංච ඉන්දියයන් වන ඇස, කන, නාසය, දිව, ශරීරය වැනි ඉන්දියයන්ගේ අරමුණු ලබා ගන්නෙමු. රූප, ගන්ධ, ශබ්ද, රස, ස්පර්ශ ලෙස ඒවා හඳුන්වමු. අප කැමති ආකාරයෙන් අපේ සිත ආකර්ෂණය කර ගන්නා ආකාරයෙන් හොඳ හා නරක ලෙස අපි ඒවා වර්ග කරමු. නිදසුනක් ලෙස ගතහොත් අලංකාර රෝස මලක් දකින විට අපි එයට ඇලුම් කරමු. නමුදු කසළ



ගොඩක් දුටුවොත් ඉක්මණින් අප එයින් ඇස් මුදා ගන්නෙමු. හොඳ අරමුණෙහි අප ඇලෙන අතර නරක අරමුණෙහි ගැටෙන්නෙමු. ඒ තුළින් අවසානයේ ජනිත වන්නේ දුකයි. සංඛාර දුක එලෙස ද සරලව විගුහ කළ හැකි ය.

විටින් විට පංචස්කන්ධය මෙකී අරමුණු හා ඇලේ. අරමුණු හා බැඳේ. විටෙක අරමුණු සමඟ ගැටේ. ඒ තුළින් අවසානයේ මිනිස් චිත්ත සන්තාපයේ ඉතිරි වන්නේ දුක පමණි.

සසර ජයගෙන නිර්වාණගාමී මාර්ගයට පුවිෂ්ඨ වීමට නම් මෙම දුක්ඛාර්ය සතෳය හෙවත් දුක පිළිබඳ වූ උතුම් සතා දැන ගැනීම, අවබෝධ කර ගැනීම අනිවාර්යයෙන් කළ යුත්තකි. දම්සක් පැවතුම් සූතු දේශනාවේ දී හෙවත් තථාගතයන් වහන්සේගේ පුථමවරට දේශනා කරන ලද ධම්මචක්කපවත්තන සුතුයෙන් දුක පිළිබඳව දේශනා කිරීමට සමාරම්භය ලබා ගත් උන් වහන්සේ මහා සතිපට්ඨාන සූතුය, සච්ච විභංග සූතුය මෙන්ම තුිපිටකයේ සඳහන් වෙනත් සූතු දේශනාවන්හි ද මෙම දුක පිළිබඳව දේශනා කර ඇත. මේ ලෝකයේ පවත්තා වූ සියලු කාරණා අවසානයේ ඉතිරි වන්නේ, ශේෂ වන්නේ දුකයි. උදාහරණයක් ලෙස ගතහොත් කෙනෙකු සංවිධානය කරන්නා වූ යුද්ධයක දී ඔහු ජයගුහණය කරයි. පුතිවාදියා පරාජය වේ. නමුදු පරාජය කළ පුද්ගලයාට මෙන්ම ජයගුහණය කළ පුද්ගලයාට ද ඉතිරි වන්නේ දුකකි. පුාණසාති

කර්මය හේතුවෙන් දුක්ඛ ගංඟාවක ගිලීමට සිදු වේ. දුක යන වචනය ඇසීමට කවුරුත් අකමැති වෙති. නමුදු කළ යුත්තේ සසර දුක නැති කිරීමට නම් දුක අවබෝධ කර ගෙන දුකට හේතුව සොයා පිළියම් යෙදීමයි.

පන්තාළිස් වසරක් සියලු සත්ත්වයාගේ හිත සුව පිණිස ගම් නියම් ගම් කරා ගොස් අපගේ අමා මැණියන් වහන්සේ ධර්මය දේශනා

කළ සේක. සියලු සැප සම්පත් හැර දැමුවේ ද අප කෙරෙහි වූ මහත් අනුකම්පාවෙන් ය. එබැවින් උන් වහන්සේ අපරිමිත ධෛර්යයකින් සොයා ගන්නා ලද ඒ උතුම් චතුරාර්ය සතාය අවබෝධ කර ගැනීමට අප උත්සුක විය යුතු ය.

පුද්ගලයානුබද්ධ දුක, සසර දුක, සමාජගත දුක පිළිබඳව බෝසතාණන් වහන්සේ ගිහි කළ වෙසෙන විට කිසිදු අවබෝධයක් නොවී ය. නමුදු සතර පෙර නිමිති දකිනවාත් සමඟ දුක පිළිබඳ දැනීමක්, අවබෝධයක් ඇති විය. සතා සොයා යෑමට කුමරු අදහස් කළේ එබැවිනි. උපන්දා සිටම දුක හොඳින් හඳුනමින්, දුකෙහි ස්පර්ශ වෙමින් අපි ජීවත් වෙමු . හොඳින් දැක ඇත්තෙමු. තව තවත් එම දුකෙහි නියුක්ත වීමට අප වගබලා නොගත යුතුය.

සමාජගත දුක ඇති වී ඇත්තේ සමාජයේ ගැටුම්, අරගලවලට හේතු වී ඇත්තේ දුකට හේතුව වන්නා වූ තණ්හාවෙන් කටයුතු කිරීමයි. ජාතිය, ජරාව, මරණය උරුම වන්නේ බෞද්ධ ජනතාවට පමණක් නොවේ. ලොව පවතින්නා වූ සියලු ආගම්, ජාතීන්වල ජනතාවම එයට හිමිකම් කියති. තෙනුලෝක ශ්‍රේෂ්ඨයාණන් අවබෝධ කළා වූ එම උතුම් සතාය අවබෝධ කර ගැනීමට ධෛර්යයෙන් යුතුව කටයුතු කරමු.





2020 - මැයි සහ අගෝස්තු



නීතිඥ ශාස්තුපති බී.ඒ.විමලසේන



බ දුදහම ජීවත්වීම සඳහා, සාර්ථක බෞද්ධ ජීවිතයක් ගත කිරීම සඳහා, මං පෙත් විවර කර දෙන සජීවී දහමකි. එය අතිශයින් ම පුායෝගික කිුයා මාර්ගයක් වන බව, බුදු දහමේ ආර්ය මාර්ගය පිළිබඳ විමසීමෙන් දන යුත්තකි. බුදු දහම එහි ආවසානික නිෂ්ටාව වන 'නිවන' පසක් කර ගන්නා තෙක් වූ යාව නිබ්බාන අධාාපන මාර්ගයකි. මිනිසෙකු වශයෙන් ඉපිද මිනිස් චර්යාව පිළිබඳ අත්දැකීම් ලබමින් දුක් සහගත වූ ජීවිතය තුළින් දුක දිනාගන්නට සමර්ථයකු වූ බුදුරදුන් තම ජීවිතය අප සියලු දෙනාගේම ජීවිත සැපවත් කිරීමට පොහෝනා දහම් මඟක් එළිකළ සැටි දහම දැකීමෙන් ම අධායනය කළ යුතුය.

බුද්ධ ශුාවකයා ශුද්ධාවෙන් යුතුව තෙරුවන් සරණ ගෙන කටයුතු කරන්නෙකි. තථාගතයන් වහන්සේ කෙරෙහි සද්ධා මානුයක්, පේම මාතුයක් උපදවා ගන්න<u>ා</u> ශාවකයකු මරණෙන් මතු සුගතිගාමී වන බව සංයුත්ත නිකායේ විභංග සූතුයේ දී උගන්වා තිබේ. (ස.නි. විභංග සූතුය 5/1 පිට 350) සද්ධා යනු අවබෝධයෙන් යුතුව පිළිගැනීම ය. අවෙච්චප්පසාද යන වචනයෙන් හඳුන්වා දෙන්නේ බුදුරදුන් කෙරෙහි ද, උන්වහන්සේ දේශනා කරන ලද ධර්ම මාර්ගය කෙරෙහි ද, තම ආර්ය ශුාවකයන් කෙරෙහි ද ඇති කරගන්නා නොසෙල්වෙන සද්ධාවයි. එය අචල සද්ධා යනුවෙන් හැඳින්වේ. (ස.නි.පංචභයවේර සූතුය) එය සාසන බුහ්ම චර්යාවේ ද පළ මු පියවර ලෙස හඳුන්වා දී තිබේ. සද්ධාව සම්පත්තියක් ලෙස ද, ඉන්දිය ධර්මයක් ලෙස ද, බල ධර්මයක් ලෙස ද, අපුමාද ධර්මයක් ලෙසද බුදුරදුන් දෙසු දහම් මඟෙහි පදනමක් ලෙස විස්තර කෙරෙයි.

සැදැහැතිව බුදු සසුනෙහි පැවිදි



# කුද්ධ ශාවකයාට අත්වැලක් බුද්ධ ශාවකයාට අත්වැලක්

වන්නකුට බුදුරජාණන් වහන්සේ පුරෝගාමී වන බවත්, තමා අනුකරණය කරමින් බොහෝ වූ මාර්ග-ඵල ලබමින් නිවැරැදි වූ ධර්මය අවබෝධ කරගන්නා බවත් බුදුරදුන් කරුණාවෙන් පුකාශ කරයි. (අභං තේසං පුබ්බංගමෝ, අහං තේසං බහුකාරෝ, අහං තේසං සමාදලේකා...)

මජ්ඣිම නිකායේ කීටාගිරි සූතුයේ දී සිව්සස් දැන ආශුවයන් නැසූ තථාගතයන් වහන්සේ කෙරෙහි සද්ධා මාතුයක්, පේම මාතුයක් ඇති කරගත් තැනැත්තා සද්ධානුසාරී ලෙස ද තථාගතයන් වහන්සේ දේශනා කළ ධර්ම මාර්ගය පුඥුවෙන් දැන සද්ධා - විරිය - සති - සමාධි -පඤ්ඤ යන ඉන්දිය ධර්ම වඩවා ගන්නා තැනැත්තා ධම්මානුසාරී ලෙස ද, සිව්සස් දැන, ආශුවයන් පහකොට, තථාගතයන් වහන්සේ පිළිබඳ නොසිඳුණු සද්ධා ඇතිව, සුපිහිටි සද්ධා ඇතිව කටයුතු කරන තැනැත්තා සද්ධා විමුත්ත පුද්ගලයා ලෙස ද හඳුන්වා දීමෙන් එහි ඇති ධර්ම ගම්භීරත්වය පැහැදිලි කර තිබේ.

මේ දහම ශුද්ධාවන්තයා, පුඥුවන්තයකු බවට ඔසොවා තැබීමට උපකාරී වන පුායෝගික මාර්ගයක් බවට පෙන්වා දී තිබේ. "සද්ධාව ඇති තැනැත්තා ධර්මය දරන්නකු වෙත එළඹෙයි. එවැන්නකු ඇසුරු කරයි. එසේ ඇසුරු කරමින් දහමට සවන් දෙයි. ඇසු දෙය දරන්නට පෙළඹෙයි. දරාගත් ධර්මයෙහි අර්ථය දකියි. පැහැදිලි අවබෝධයෙන් දහමට කැමැත්ත රඳවා ගතියි. ඔහු හෝ ඇය දහම් මගෙහි ගමන් කරන්නට උත්සාහවත් වෙයි. එසේ උත්සාහවත්ව ධර්මය තමා තුළින් උපදවා ගෙන සතාය අවබෝධ කරන්නේ පුඥුවෙන් ලෝකය දකින්නෙක් වෙයි."

ගිහියෙකුට වුව ද, පැවිද්දකුට වුව ද බුදුරදුන් පෙන්වා දුන් ධර්ම මාර්ගය එකසේ විවෘත ය. ශුද්ධාව උතුම් වස්තුවක් සේ තමා තුළ පිහිටුවා ගනිමින් (සද්ධීද විත්තං පුරිසස්ස සෙට්ඨං) තමා පරලොව සැප ලබන මාර්ගෝපකරණයක් කර ගනිමින් (සද්ධා බන්ධති පාඨෙයාහා) කටයුතු කරන්නා සතර විධ ඕසයන් තරණය කරන පහුරක් සේ සද්ධාව වැඩට ගන්නෙක් වේ. (සද්ධාය තරනී ඕසං) එබඳු සද්ධාවන්තයකු වීම සාර්ථක බෞද්ධ ජිවිතයකට පදනමක් වනු ඇත.

"දස්සන කාමෝ සීලවතං -සද්ධම්මං සෝතු මිච්චති

විතයේ මච්ඡේර මලං සවේ සද්ධෝති වුච්චති"

සිල්වතුන් දකින්නට කැමැත්ත ඇති වීම - ධර්මය අසන්නට කැමැති වීම -

මසුරු මළ දුරු කොට දන්පින් වඩවන තැනැත්තා ශුද්ධාවන්තයා යැයි හඳුන්වන තැනට,

ඔබට ද පත්විය හැකි ය.

බුදු දහමත් - එයට අයත් දර්ශනයත් පිළිගෙන උපාසක භාවයට පත්වන තැනැත්තා තිවිධ රත්නය සරණ යන තැනැත්තකු විය යුතු බව අංගුත්තර නිකාය - මහානාම සූතුයේ දී හඳුන්වා දෙයි. (අ.නි.5/120)

"යතෝ බෝ මහානාම බුද්ධං සරණං ගතෝ හෝති,

ධම්මං සරණං ගතෝ හෝති,



සංඝං සරණං ගතෝ හෝති එත්තාවතා බෝ මහාතාම උපාසකෝ හෝති"

එහිදී මහානාම ශාකා බුදුරදුන්ගෙන් අසා සිටින තවත් වැදගත් පුශ්නයක් වනුයේ, එසේ බෞද්ධ උපාසක බවට පත්වන තැනැත්තා තමාට හිත පිණිසත්, අනුන්ට හිත පිණිසත් කෙබඳු පිළිවෙතක් අනුගමනය කළ යුතු ද? යන්නයි.

- තමා සද්ධා සම්පත්තියෙහි
   පිහිටා අනුන් ද සද්ධා සම්පදාවෙහි
   යොදවන්නේ නම්,
- නමා සීල සම්පත්තියෙහි
   පිහිටා අනුන් ද සීල සම්පදාවෙහි
   තිරත කරවන්නේ නම්,
- තමා චාග සම්පත්තියෙහි පිහිටා අනුන් ද චාග සම්පදාවට නැඹුරු කරවන්නේ නම්,
- නමා භික්ෂූන් දකිනු කැමැත්තේ, අනුන් භික්ෂූන් දකිනු කැමැති කරවනු ලබන්නේ නම්,
- තමා සද්ධර්මය අසනු කැමැත්තේ, අනුන් ද සද්ධර්මය ඇසීමට යොමු කරවන්නේ නම්,
- 6. තමා ඇසූ ධර්මය දරණුයේ අනුන් ද ධර්මය දරණු පිණිස උනන්දු කරවන්නේ නම්.

7. තමා දරාගත් ධර්මයෙහි අර්ථය විමසනු පිණිස යෙදෙමින් අනුන් ද දරාගත් ධර්මයේ අර්ථය පරීක්ෂා කිරීමට යොදවන්නේ නම්,

ශුද්ධාවන්ත වූ උපාසක තමා අර්ථ ධර්ම දැන, ධර්මානුධර්ම පුතිපත්තියෙහි පිහිටි කෙනෙකු වන අතර, අනුන් ද එසේ ධර්මානුධර්ම පුතිපත්තියෙහි පිහිටියා වන්නේ යැයි බුදුරදහු පැහැදිළි කළහ.

බුදු සසුනට ඇතුල්වන පුධාන දෙරටුව රත්නතුය සමාදන් වීමයි. සරණ සිල්හි පිහිටි තැනැත්තා සමානක් දෂ්ටි ඇත්තෙක් වෙයි. සත්ත්වයන් සසර දුකින් නිදහස් කිරීමේ, නිර්වාණය පුතිවේධ කිරීමේ, මූලික ශක්තිය ඇත්තේ සරණ සිල්හි පිහිටා කටයුතු කිරීමෙනි.

බුද්ධ - ධම්ම - සංඝ යන රත්නතුය පිළිබඳ ව හොඳ අවබෝධයක් ලබා ගත යුතුය. බුදු ගුණ - දහම් ගුණ - සඟ ගුණ කියවා තේරුම් ගෙන එයට අයත් සූවිසි ගුණ ආශුයෙන් රත්නතුය පිළිබඳ ශුද්ධාව වඩවා ගත යුතුය.

"බුද්ධෝ සබ්බඤ්ඤුත ඥනෝ -ධම්මෝ ලෝකුත්තරෝ නව සංසෝ ච සුපටිපත්තෝ -ඉච්චේතං රතනත්තයං"

15

යනුවෙන් 'අරහං' ආදී ගුණ නවයකින් හඳුන්වන බුද්ධ රත්නය සර්වඥතා ඥනයෙන් යුතු අප ශාස්තෘ බුදුරජාණන් වහන්සේ ම ය. ස්වාක්ඛාතා දී ගුණ සයකින් වර්ණිත ධර්ම රත්නය නිර්වාණය අරමුණු කොට ඇති නවලෝකෝත්තර ධර්මය ම ය. සුපටිපන්නාදි ගුණ නවයකින් හඳුන්වාදෙන සංඝ රත්නය බුද්ධ මාර්ගයට බැසගෙන සකල ක්ලේශයන් පිරිසිඳ දැන, සංයෝජන බන්ධනයෙන් මීදී සෝවාන් ආදී මාර්ග-ඵල පිළිවෙළින් ලෝකෝත්තර තත්ත්වයට පත් සංඝ රත්නය ම ය. යනුවෙන් මහත් වූ ගෞරවයෙන් උපාසක බව පවත්වා ගැනීමට උත්සාහවත් විය යුතු ය.

සුපිහිටි සද්ධාව ඇතිව, රත්නතුය

සරණ යන බුද්ධ ශුාවකයා ගිහියෙකු හෝ පැවිද්දකු වේවා, ශාසනයේ දියුණුවට අවශා පරිදි පිළිවෙත් මඟට බැස ගත යුතු ය. උපාසක දශ ගුණය නමින් හඳුන්වන කරුණු සලකා බලන

අභිරත කර

වීමට පුද්ගලයා සකස් විය යුතු

ආකාරය වටහාගත හැකි ය. සංඝ රත්නයේ සුව-දූක් වීමසා බලා සසුනට උපකාරීව විසීම (උපාසකෝ සං ෙස්න සමාන සුඛ - දුක්බෝ හෝති) තම එදිනෙදා ජිවිතයේ දී ධර්මයෙන් හඳුන්වා දෙන පිළිවෙත් මඟ, ඉගැන්වීම්, ජීවත්වීමට සුදුසු පරිසරය බෞද්ධ පුතිපත්ති සලකමින් කිුයා කිරීම (ධම්මාධිපතෙයෙන් හෝති) උපාසක සමාජයට බැසගත් තැනැත්තා මාපිය-ගුරුවරාදීන් අඹු-දරු දැසි-දස් අසල්වැසියන් හැමට, තමා උපයාගන්නා දෙයින් සංගුහ කෙරෙමින් මෙලොව ද පරලොව ද සැපවත් කරගනු සඳහා, සමාජයට පිහිට වන තැනැත්තකු විය යුතු ය. (යථාබලං සංවිභාග රතෝ හෝති) සසුන තිබුණොත් දහම ද පවතී. දහම පවත්වා ගන්නට ධර්මය මඟින් ඔපවත් කරගත් දසුනක් ගොඩ නඟාගත යුතු ය. බුදු සසුනේ පරිහාණිකර අවස්ථාවන්හි දී උපාසක

සමාජය පෙරටුව කිුයා කරමින් සාසනික අභිවෘද්ධියට උපකාර කළ යුතු ය. (ජිනසාසනං පරිහානිං දිස්වා අභිවඩ්ඪිතං වායමති) ධර්මානුකූලව, නිවැරැදි ජීවන කුමයකට අදාලව සමාන් දුෂ්ටිය ඇතිකර ගත යුතු ය. තමා ද ලෝකය ද නිවැරැදිව අවබෝධ කර ගනිමින් සතා දකින්නට අවශා පුඥුව පාදා ගත යුතු ය. වැරැදි විශ්වාස, යාතු කර්ම (ශාන්ති කර්ම හා නැකැත් කීම් ආදී - වාවහාරයන්ගෙන්) ඉවත් විය යුතු ය. (සම්මා දිට්ඨිකෝ හෝති අපගත කෝතුහල මංගලිකෝ) ආගමික ජීවිතයකට බැසගත්තේ, යම් ශාස්තෘවරයෙකු පිහිට කරගෙනද? වෙනත් ශාස්තෘවරයකු දිවි හිමියෙන් නොපිළිගනියි. (ජීවිත හේතුපි න අඤ්ඤං සත්ථාරං

බුදු සසුනට

ඇතුල්වන පුධාන දොරටුව

රත්නතුය සමාදන් වීමයි. සරණ

සිල්හි පිහිටි තැනැත්තා සමෳක්

දෘෂ්ටි ඇත්තෙක් වෙයි. සත්වයන්

උද්දිසති) තමාගේ කායික කිුයා -වාචසික කිුයා තමාට ද අනුන්ට ද නපුරක් අවැඩක් නොවන පරිදි සපුරා රැක ගැනීමට අධිෂ්ඨාන කරගෙන කිුයා කරන්නකු වේ. (කායිකං වාචසිකං වස්ස රක්ඛිතං හෝති) නිරතුරු තම සිත සාමයට සමඟියට කැමැත්තෙන් යුතුව සමාජයේම සාමය හා සමඟිය ගොඩ නඟා ගන්නට උපකාරි වන තැනැත්තෙක් වෙයි. (සමග්ගාරාමෝ හෝති සමග්ගාරතෝ) සාසනික කටයුතු කුහක සිතින්, ඊර්ෂාහාවෙන් තොරව, සාධු හැසිරීම් ඇතිව පවත්වා ගන්නකු විය යුතු ය. (අනුසුය කෝ හෝති න ච කුහන වසේන සාසනේ චරති) පිහිටි ශුද්ධාවෙන් යුතුවම බුද්ධ - ධම්ම - සංඝ රත්නයන් පිහිට කරගෙන, සරණ කරගෙන තම ජීවිතය සකසා ගන්නකු විය යුතු ය. (බුද්ධං සරණං ගතෝ හෝති, ධම්මං සරණං ගතෝ හෝති, සංඝං සරණං ගතෝ හෝති)

සැදැහැවත් වූ, තෙරුවන් සරණ ගිය බෞද්ධයකු විසින් නිවන් මගට පුවේශ විය යුත්තේ සීල - සමාධි -පඤ්ඤ යන තිු ශික්ෂාවන් පූරණය කරමිනි. පළමුව බෞද්ධයා පඤ්ච දුශ්චරිතයෙන් වෙන්ව පංච සීලයෙහි පිහිටා කිුයා කරන්නෙකු විය යුතු ය.



ඉහත කී මහාතාම සූතුයේ දී ම 'වහත්ස, කොපමණකිත් උපාසක තෙමේ සිල් ඇත්තෙක් වේද?' යන පුශ්තයට බුදුරදුන්ගේ පිළිතුර වූයේ 'යතෝ බෝ මහාතාම උපාසකෝ පාණාතිපාතා පටිවිරතෝ හෝති අදිත්තාදාතා… මුසාවාදා… සුරාමේරය මජ්ජපමාදට්ඨාතා… එත්තාවතා බෝ මහාතාම උපාසකෝ සීලවා හෝ ති' යත්තය.

- 1) සතුන් මැරීමෙන් වෙන් වීම.
- 2) අනුන් සතු නොදුන් දෙයක් ගැනීමෙන් වෙන්වීම
- 3) කාමයෙහි වරදවා හැසිරීමෙන් වෙන්වීම.
  - 4) අසතා කීමෙන් වෙන්වීම.
  - 5) රහමෙර පානයෙන් වෙන්වීම.

යන දුශ්චරිතයන්ගෙන් චෙන්වීමේ සිල්පද රැක ගැනීම "අරියකාන්ත" සීලයක් ලෙස රැකගත යුතු බව සංයුත්ත නිකායේ පංච භය භේරව සූතුයේ දී විස්තර කෙරෙයි. මෙහි එන එක් සිල්පදයක් තුන් ආකාරයකින් සමාදන්ව, රැකගත යුතු ආකාරය (නිකෝටි පාරිශුද්ධ සීලයක් වශයෙන්) චේඑද්වාර සූතුයේ දී විස්තර කෙරෙයි. (ස.නි. 5/2 පිට 154)

නිදසුනක් ලෙස එහි එක් සිල් පදයක් රැකගත යුතු ආකාරය මෙහිදී සලකා බලමු. "අත්තතා ච පාණාතිපාතා පටිවිරතෝ හෝති පරඤ්ච පාණාතිපාතා චේරමණියා සමාදපේති පාණාතිපාතා චේරමණියා ච වණ්ණ භාසති, ඒවමස්සාතං කාය සමාචාරෝ තිකෝටිපාරිසුද්ධෝ හෝති"

- 1) තමා පුාණසාතයෙන් වෙන්ව,
- අනුත් ද ප්‍‍රාණසාතයෙන් වළක්වනු සඳහා යොමු කරමින්,
- 3) පුාණසාතනයෙන් වැළකි සිටීමේ අනුසස් පවසමින්, කටයුතු කිරීම යන අංශ තුනෙන් සම්පූර්ණ වන, එනම් අහිංසාව සමාදන්ව පවත්වන කාය සමාචාරය අනුදැන වදාරයි.

මෙසේ පන්සිල් සුරකින සමාජය තුළ සියලු දෙනා (1) අහිංසාව ගරු කරන (2) අනුන්ගේ සම්පත් සුරැකීමට අත දෙන (3) සමාජ සදාචාරය සුරකින (4) සතාපාදීව කටයුතු කරන (5) විකෘති මානසික තත්වයෙන් තොර යහපත් මානසිකත්වයෙන් සමාජය වැළඳගන්නා තැනැත්තන් බවට පත් කිරීම එහි අරමුණ ය.

වර්තමාන ලෝකයේ තුලනාත්මක අාගම් හදාරමින්, විමර්ශනය කරන ඇමරිකානු වයුහ කාර්යවාදීන්ට අනුව බුදු දහමේ පංචසීල පුතිපත්තිය තුළ සමාජ ආරක්ෂාව (Safety) අවශාතා තෘප්තිය (Satisfaction of needs) හා අඛණ්ඩ ජීවන පැවැත්ම ද (Continuous existence) තහවුරු ව තිබේ.

සුත්ත නිපාතයේ ධම්මික සූතුයේ දී ධම්මික උපාසක ඇතුළු පිරිස විසින් විමසන ලදුව, බුදුරදුන් දේශනා කොට වදාළ (1) ගිහි ගෙයින් වෙන්ව පැවදිවත දරණ අයට සහ (2) ගිහි උපාසකවරුන්ට යෝගා පිළිවෙත් මඟක් හදුන්වා දී තිබේ. එහිදී ගිහිවත මෙසේ දක්වයි.

"ගහට්ඨ වත්තං පන චෝ වදාමි

යථා කරෝ සාවකෝ සාධු හෝති" යථාකාරි ගෘහස්ථ ශුාවකයා (සත්පුරුෂයා) විසින් රැකගත යුතු "ගිහිවත" ලෙස හදුන්වා දෙන්නේ ද මෙම පංචසීල පුතිපත්ති මාර්ගයයි.

මෙබඳු ගිහිවතක් හඳුන්වා දෙනු ලබන බුදුදහම, සමාජයට හිතවත්, සමාජයට අභිවෘද්ධියක් ඇති කිරීමට බැසගත්, මිනිසත් බවට මූලාධාර වූ පංචසීල පුතිපත්තියක් හඳුන්වා දී ඇත.

- 1. සියලු සතුන් කෙරෙහි දඬු බහා තබා, පරපණ නොනසන්නේ ය. නොනස්වන්නේ ය. පරපණ නසන මෙරමාහට ද ඒ නො අනුදන්නේ ය. (පාණං න හානේ - න ච සාතයෙයා, නචානුජඤ්ඤු හනතං පරේතං)
- 2. යම් කිසි තැතක වූ ස්වල්ප වූ හෝ බොහෝ වූ හෝ තොදුන් දෙයක් තොගන්නේ ය. (නො හරණේය) තො හැරගන්වන්නේ ය. පැහැර ගැණුමට ද නො අනුදන්නේ ය. එබඳු වූ හැම අයිනාදන් (අදත්තාදානය) හැර ලන්නේ ය. (න හාරයේ හරතං නානුජඤ්ඤු - සබ්බං අදින්නං පරිවජ්ජයෙයා)
- 3. ඥනවත්ත වූ බුද්ධ ශුාවකයා දිලිහෙන ගිණි අඟුරුවලක් සෙයින් අබුහ්මචර්යාව' දුරු කරන්නේ ය. බුහ්මචර්යාව රැකගත නොහැකි නම්, පරදාරයන් කරා නො යන්නේ ය. (අබුහ්ම චරියං පරිවජ්ජයෙයා අංගාරකාසුං ජලිතං ව විඤ්ඤ

අසම්භුණන්තෝ පන බුහ්මචරියං -පරස්ස දාරං නාතික්කමෙයාා)

- 4. මුසාව නො කියන්නේ ය. නො බණවන්නේ ය. (නො කියවයි) බණනවුනට ද නො අනුදන්නේ ය. හැම අභූතය (අසතාය) දුරලන්නේ ය. (න මුසා භාණෙයා, න භාණයේ, භණතං නානුජඤ්ඤ)
- 5. මත්පැත් තො සෙවුනේ ය. අනුත් ලවා ද පාතය තො කරවන්නේ ය. බොනවුන්ට ද තො අනුදන්නේ ය. (මජ්ජඤ්ච පාතං ත සමාචරෙයා - ත පායයේ පිබතං තානුජඤ්ඤ)

(සං.නි - කම්මට්ඨාන වග්ග -පංචසික්ඛාපද සූ.)

භික්ෂුව යම් ආකාරයකින් ශුමණ පතිපදාව රකින්නේ ද ගිහි උපාසක විසින් ද එසේ පංචසීල පුතිපත්තිය ඉතා උසස් කොට තම පුතිපදාව කරගත යුතු බව උගන්වයි.



17

බාලයන්ට මනාප වූ අපුණා‍යායතනයන් වන පංච දුශ්චරිතයන් බැහැර කරමින් සත්පුරුෂ යන්ට පිුිය වූ පංචසීල සමාචාරය උසස් ලෙසින් වර්ණිත ය.

ශීලවන්ත බෞද්ධ ශුාවකයා විසින් නිතා සීලයෙන් ඔබ්බට තමාගේ තත්ත්වය අධිශීල සංඛාාත අෂ්ටාංග සීලය - නවාංග සීලය - ගහට්ඨ දසසීලය ආදීයෙන් පෝෂණය කරගත යුතු ය. රහතන් වහන්සේ අනුකරණය කරමින් තම සීලය උසස් ලෙස පවත්වා ගැනීම අරමුණු කොට ගිහිවත සකස් කර ගත හැකිය.

මෙහිදී ධම්මික සූතුයෙන් පෙන්වා දෙන 'අෂ්ටාංග උපෝසථ සීලය' බෞද්ධයාගේ පුතිපත්ති මාර්ගය ලෙස අර්ථාන්විත ව වැඩට ගත යුතු ය. එය වනාහී සසර බිය දැන තිවන් මඟට බසින්නා වූ ශුාවකයා විසින් තබන පළමු පියවරක් ලෙස සලකනු ලැබේ. ඒ මන්ද? සීලය සමාධියටත්, සමාධිය පුඥුවටත් විදර්ශනා ඥුන ලාභයටත් හේතුවන බැවින් ම ය.

"පාණාං න හානේ, න චදින්නමාදියේ

මුසා න භාසේ, න ච මජ්ජපෝසියා

අබුහ්මචරියා විරමෙයා මේථුනා රත්තිං න භුඤ්ජෙයා විකාල භෝජනං

මාලං න ධාරේ න ච ගන්ධමාචරේ

මඤ්චේ ඡමායං'ව සයේථ සන්ථුමන්

ඒතං හි අට්ඨාංගික මාහුපෝසථං බුද්ධේන දුක්ඛන්තගුණා පකාසිතා" එසේ බුදුරදුන් විසින් අනුදැන වදාළ අෂ්ටාංග සීලය මුල්කොට වැඩි සිල් (අධිසීල) මාර්ගයට බැසගෙන තම ජීවිතය සිතින් කයින් සුවපත්ව, නිවන් අරමුණින් බැහැර නොකොට පවත්වා ගත යුතු ය. වැඩිහිටියන් විසින් ද තම දරුවන් ළමා කාලයේ සිටම නිති පන්සිල් හා පොහොය අටසිල් සමාදානයට හුරු කිරීම උසස් සමාජ මෙහෙවරක් වනු ඇත.

බෞද්ධ උපාසක තෙමේ, තමා රහතන් වහන්සේගේ ශේෂ්ඨ චරිතය අනුකරණය කරමින්, සතර වැදුරුම් වූ සීල හානියකින් තොරව, (අඛණ්ඩ - අච්ජිද්ද - අසබල - අකම්මාස) සතර වැදුරුම් වූ විශිෂ්ට ගුණ ඇතුළු (භුජිස්ස - විඤ්ඤපස්සත්ථ - අපරාමට්ඨ - සමාධිසංවත්තනික)



කොට පූර්ණත්වයට පත් කරගත යුතුය. සමාධිය හා විදර්ශතා වඩමින් එකී සීලය ධීති භාගීය සීලයක්, විශේෂ භාගීය සීලයක් හා නිබ්බේද භාගීය සීලයක් බවට දියුණු කළ යුතුය.

අධිශිලය පදනම් කොට අධි සමාධිය ද අධි පුඥව ද වඩවාගෙන නිවත් අරමුණ සාර්ථක කර ගැනීමට බුද්ධ ශුාවකයා උත්සාහ කළ යුතු ය.

බුදුරදුන් දේශනා කොට වදාළ ශී සද්ධර්මය පුතාක්ෂ වශයෙන් අවබෝධ කර ගැනීමට උපකාරි වන කරුණු සතරක් අංගුත්තර නිකායේ බහුකාර සූතුයේ දී (අ.නි. - චතුත්ථ නිපාත - බහුකාර සූතුය) උගන්වා තිබේ.

- 1. සප්පුරිස සංසේවෝ ශ්‍රී සද්ධර්මය පැහැදිලිව පෙන්වා දෙන, බුද්ධ වචනය පිළිබඳ මහත් ගෞරව දක්වන, කලාහණ මිතුයන් සත්පුරුෂ යන් සේවනය කිරීම එහි පළමු වැන්න ය.
- 2. සද්ධම් සවණං තෛර්යානික වූ ශී සද්ධර්මය අවබෝධකර ගත හැකි උතුම් වූ බුද්ධ වචනයට සවත් දීමෙන් තම අවබෝධය තහවුරු කර ගැනීම.

- 3. යෝනිසෝමනසිකාරෝ අසා දැනගත් ධර්මය, තථාගතයන් වහන්සේ වදාළ පරිද්දෙන් ම අවබෝධ කරන, පිළිවෙළින් නුවණ වඩවන මාර්ගයට බැස ගැනීම.
- ධම්මානුධම්ම පටිපදා උත්සාහයෙන් හා නුචණින් යුක්තව සද්ධර්මය ජීවිතයට සම්බන්ධ කර ගැනීම.

"වත්තාරෝ මේ භික්ඛවේ ධම්මා මනුස්ස භූතස්ස බහුකාරා භොන්ති" යනුවෙන් වදාළ පරිදි මනුෂායාට උත්තරීතර මනුෂාන්වයට තම ජීවිතය ඔසොවා තැබීමට අවශා මාර්ගෝපදේශයක් ලෙස සලකා තම පිළිවෙත් මඟ සකසා ගැනීම සුදුසු ය.

"සද්ධෝ සීලේන සම්පන්නෝ යසෝ භෝගසමප්පිතෝ යං යං පදේසං හජති තත්ථ තත්ථේව පූජිතෝ" (ශුද්ධාවත්, සිල්වත්, කීර්තිමත්, භෝගසම්පත් බහුල පුද්ගලයා යම් යම් පුදේශයකට යයි ද ඒ හැම තැන්හිදී ම පුදනු ලැබේ.)

(ධම්මපද - පුකීර්ණක වග්ග - 14)









II **Q** ට්ඨෙ දිට්ඨමත්තං" යනුවෙන් 🕻 කියැවෙන ගාථා පාඨය වූකලී බාහිය දාරුචීරිය නම්වූ අනා ලබ්ධිකයෙකු විසින් බුදුන්වහන්සේ වෙත තමන් වහන්සේ දේශනා කරන ධර්මය සංක්ෂිප්ත කොට වදාරන මෙන් කරන ලද ආරාධනයකට පුතිචාර වශයෙන් බුදුන් වහන්සේ විසින් දේශනා කරන ලද ගාථාවක මුල් පදය වේ. මෙම ගාථා පාඨයෙහි අන්තර්ගතය වන්නේ "ඔබ යමක් දුටුවේ නම් එය දැකීම් පමණක් - එනම් දර්ශන මානුයක් පමණක් විතා ඉන් බැහැර කිසිවක් නොවන බවට සලකන" මෙන් කරන ලද උපදේශනයකි.

බාහිය දරුචීරිය නම්වූ පුද්ගලයා වූ කලී තමා යාතුාකළ නෞකාව කුණාටුවකට හසුවීමෙන් කැඩී බිඳී ගිය කල්හි මුහුදට බිලි වීමෙන් පසු මහ සයුරු රැළින් වෙරළට ගසාගෙන එනු ලැබ දිවිගලවා ගැනීමෙන් පසු අසල වනයට පිවිස දිවි ගෙවමින් ගස් පතුරුවලින් තනාගත් දැලකින් විලිවසාගෙන ජීවත් වුවෙකි.

නමින් බාහිය වූ හේ ගස් පතුරුවලින් විලිවසාගත් හෙයින් දරුචීරිය නම් විය. ඔහුට බුදුන් වහන්සේ මුණගැසුන අවස්ථාවේ දී කෙටියෙන් දහමක් දෙසන මෙන් කළ ආරාධනයට පුතිචාර වශයෙන් බුදුන්වහන්සේ මෙම ගාථාව වදාළ බව සඳහන් වේ.

"දිට්යේ දිට්ඨ මත්තං සුතෙ සුතමත්තං මුත්තේ මුත්ත මත්තං විඤ්ඥතෙ විඤ්ඥත මත්තං තස්වා තිහ බාහිය එවං සික්බිතබ්බං"

මෙම ගාථාවෙහි සරල අර්ථය මෙපරිදි වේ.

"ඔබ යමක් දුටුවේ නම් එය දුටුවා පමණක් විය යුතු ය.

ඔබ යමක් ඇසුවේ නම් එය ඇසුවා පමණක් වීය යුතු ය.

ඔබ යමක් සැමරුවේ නම් එය සැමරුවා පමණක් විය යුතු ය. ඔබ යමක් අවබෝධ කළේනම් එය

අවබෝධ කළා පමණක් විය යුතු ය බාහිය ඔබත් මේ අයුරින් තමා හික්මවා ගන්න"

මෙය බුදුන් වහන්සේ දේශනා කළ විශ්මයජනක ධර්මෝපදේශයකි. මෙම දේශනය තුළ බුදුදහමට ආචේනික වූ අතාවශා ධර්ම සංකල්පයක් අන්තර්ගතව ඇත. බාහිය අමතා බුදුන්වහන්සේ දේශනා කළ මෙම ධර්මය කිසියම් සංසාරගත පුද්ගලයෙකුට අර්හත්භාවය සාක්ෂාත් කරගැනීමට පවා උපයෝගි කොට

# ද බුඩිස්ට් / The Buddhist

2020 - මැයි සහ අගෝස්තු

ගත හැක්කකි. මෙම ධර්මෝපදේශය ශුවනය කිරීමෙන් අනතුරුව ක්ෂණිකව එහි අන්තර්ගතය ආවර්ජනය කළ බාහිය ඊට සුළු මොහොතකට පසුව වන මෘගයෙකුට ගොදුරුවීමෙන් ජීවිතක්ෂයට පත්වුව ද ඊට ක්ෂණයකට පෙරාතුව අර්හත්භාවයට පත්ව නිවන් අවබෝධ කර ගැනීමට සමත් විය.

මෙම අවස්ථාව දක්වා උත්තීර්ණ වීම සඳහා වෙරදරන පුද්ගලයා සතිපට්ඨාන භාවනා කුමයේ පනවා තිබෙන පියවර සොළස එනම් සතිපට්ඨාන විධිකුමය අනුගමනය කළ යුතු ය. සතිය පිහිටුවාගැනීම සඳහා පනවා තිබෙන පියවර සොළසෙන් පූළුල් වශයෙන් කය පිළිබඳව මෙනෙහි කරන මුල් පියවර සතර කය ආවරණය කරන අතර, මෙම සිව් පියවරෙන් සිව්වැන්න සාර්ථකව සම්පූර්ණ කරනවිට භාවනානුයෝගියාගේ සිතෙහි කයෙහි ස්වභාවය පිළිබඳව ජනිතවන කිසිදු ඉන්දීය සංවේදනයක් ජනිත නොවන තත්ත්වයට ඔහු පත්ව සිටී. පස්වැන්නේ සිට අටවැන්න දක්වා පියවර සතර කායික, මානසික වේදනාවන් පාදක කරගත් මනස පිළිබඳව කෙරෙන අනුපස්සනා පද්ධතිය වන වේදනානු පස්සනාව පිහිටුවා ගැනීමෙන් ඊට පෙරාතුව තමාට සංවේදනය වූ කිසිදු මානසික වේදනාවන්ගෙන් සංවේදී නොවන තත්ත්වයට පත්ව සිටී.

නවවැන්න සිට දෙළොස්වැන්න දක්වා පියවර සතර සිත පිළිබඳව සංවේදීවන චිත්තානුපස්සනා පද්ධතිය වේ. දහසය වැනි පියවරෙන් අවසන් වන මෙම අනුපස්සනා පද්ධතිය සාර්ථකව නිමකර ගැනීමෙන් යෝගියා නිර්වාණය පදනම්කරගත් අනුපස්සනාවෙහි යෙදෙන්නෙකුගේ තත්ත්වයට පත්වේ. මෙම භාවතා පද්ධතියේ දහතුන්වැනි පියවරේදී යෝගාවචරයා අනිතනානුපස්සනාව ඔස්සේ සංස්කාරයන්ගේ අනිතා ස්වභාවය සම්මර්ශනය කරමින් චිත්ත ඒකාගුතාවය ගොඩනගාගනී. මේ අවස්ථාවේදී යෝගාවචරයාට පළමු පියවර ගොස් අනිතානාවය මෙනෙහි කරමින් දෙලොස්වැනි පියවර දක්වා චිත්ත ඒකාගුතාවය පවත්වාගත හැකි

ස්වභාධර්මයෙහි පවත්නා සදාකාලීක විපර්යාස ධර්මතාවයෙහි යථාස්වරූපය මෙම අනුපස්සනාවේදී ඔහුට මනාව දර්ශනය වේ. මේ සමගම ඔහුගේ අවධානය දුක්ඛ ස්වභාවය හා අනාත්ම ලක්ෂණය කෙරෙහි ද යොමුවේ. මෙම ලක්ෂණනුයෙන් සංස්කාරයන්ගේ සැබෑ ස්වරූපය වන අනිතා -දුක්ඛ - අනාත්ම තිලක්ෂණයෙන් සමන්විත වේ. මෙම චින්තන කියාවලිය තවදුරටත් පුගුණ කිරීමෙන් ලෝකධර්මයන්ගේ යථා ස්වභාවය නොහොත් කථතාවක් හේතුඵල ධර්මය අන්තර්ගතවන ඉධපච්චයතා ධර්මයත් ඔහුට අවබෝධ වේ.

තුදුස්වැනි පියවරේදී හෙතෙම රාගය ක්ෂය කිරීමේ කුමය අරමුණු කරගත් විරාගාතනුපස්සනාව පුගුණ කරයි. මෙහි පුතිඵලය වශයෙන් රාගයට නොහොත් කාමාශාවන්ට ආශක්තබව ක්ෂය වන ආකාරය පිළිබඳව සතිය වැඩේ. මේ යටතේ රාගය ක්ෂය කරගැනීමත් එය ක්ෂයවන තෙක් සතිමත්ව සිටිය යුතු බවත් අපේක්ෂිත ය. මෙම සතිය පුගුණ කිරීමෙන් අනතුරුව යෝගාවචරයා මානසිකව තැන්පත් වී තිශ්ශබ්දතාවයෙන් පසුවෙයි.

පසලොස්වැනි පියවරේ දී නිරෝධානුපස්සනාවට නොහොත් විඥණය ක්ෂයවීමේ අවස්ථාවට පත්වේ. හෙතෙම මෙම තත්ත්වය ආත්මාශක්ත බවින් මිදීම, ආත්මාර්ථකාමිත්වය දුරුකිරීම, රාගය, ද්වේෂය, මෝහය දුරුකිරීම ආදී විවිධ දුෂ්ඨිකෝණයන්ගෙන් අවලෝකනය කරයි. මීට අතිරේකව, ජාති, ජරා, වාාධි, මරණ, ශෝක, පරිදේව, දුක්ඛ දෝමනස්ස, උපායාස, රිසි දේ නොලැබීම, නොරිසි දේ ලැබීම ආදී දුක්ඛයන් පිළිබඳව පූර්ණ අවබෝධයක් ලබයි.

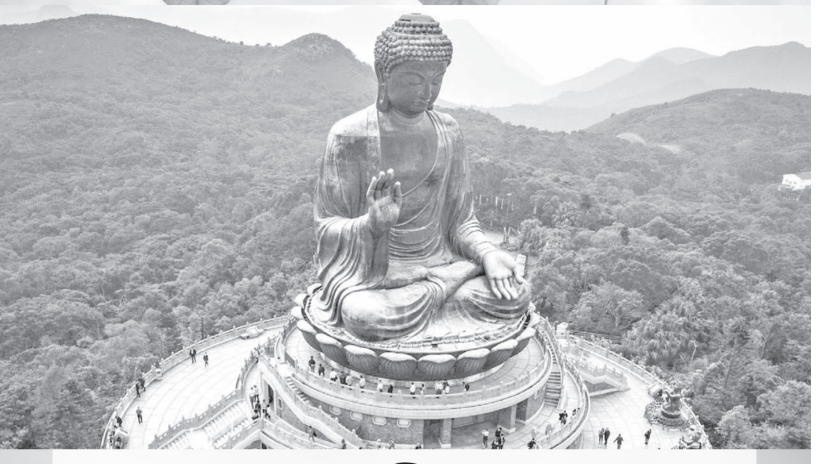
සොළොස්වන පියවරේ දී, යෝගාවචරයා, පටිනිස්සානුපස්සනාව නොහොත් පුතික්ෂේප කිරීම සිහිපත් කරයි. ඔහු මෙලොව ජිවත්වු කාලය තුළදී දැඩිව ගුහණය කරගැනීම්, පැහැරගැනීම්, සොරකම් කිරීම, ස්වභාවධර්මයට අයත් දේ අත්පත් කරගැනීම් ආදිය පුගුණ කරන්ට ඇත. මේ අවධියේ හෙතෙම ඒ සියල්ල අත්හරියි. පැහැර ගැනීමෙන් වලකියි. පැහැරගත් දේ ඇත්නම් ඒ සියල්ල හිමිකරුවන්ට පවරයි. 'මමය' 'මාගේ'යයි, කිසිවක් ශේෂ කර නොගනියි. මෙම අවසාන පියවරේ දී ජීවිතයෙහි පූර්ණ බර සම්පූර්ණයෙන්ම අත්හරියි. පුතිඵලය වන්නේ විමුක්තිය සාක්ෂාත් කරගැනීම ය.

"දුටු දෙය දුටුවා පමණි" යනුවෙන් මුලදී සඳහන් කළ විෂයට නැවත අවතීර්ණ වන්නේ නම්, මෙහි විස්තර කළ පියවර සොළසකින් සමන්විත සතර සතිපට්ඨානය පුගුණ කිරීමෙන් මෙම කාර්යය සපුරාගත හැකි ය. මෙම සංකල්පය පුගුණ කිරීමෙන් පසු මෙම යෝගාවචරයා ෂඩ් ඉන්දියයන් තුළින් ඇතුල්වන ලෝභ, දෝස, මෝහ ආදී ක්ලේශයන්ගේ ආකර්ෂණයෙන් සම්පූර්ණයෙන් ම විමුක්තිය ලබයි.

> (2019 වෙසක් සිරිසර ඉංගීසි වෙසක් කලාපයේ පළවූ ලිපියක සිංහළානුවාදයකි)







# බුදුදහම අනුව ජීවිතයෙහි යථාර්ථය



ව්තමානයේ අපි අසමතුලිත ලෝකයක ජීවත්වෙමු. එය සාකලායෙන්ම සුභ සම්පන්න නොවන අතර අතාන්තයෙන්ම දුක්ඛ සහගත ද නොවේ. රෝස කුසුම මෘදු ය. ශොහා සම්පන්න ය, සුගත්ධවත්ය. එනමුත් රෝස කුසුම වැඩෙන නටුව කටුවලින් ගහන ය. රෝස කුසුමෙහි ශෝභාව සලකා එය නෙලාගන්නෙක් නටුවෙහි කටු පැවතීම ඉවසයි. තවද නටුවෙහි කටු පැවතීම ඉවසයි. තවද නටුවෙහි කටු

සර්වශුභවාදියා මේ ලෝකය සාකලායෙන්ම සුභසම්පන්න දේශයක් වශයෙන් දකියි. සර්ව අශුභවාදියාට මෙලොව කටුක අපායකි. එනමුත් යථාර්ථවාදියාගේ දුෂ්ඨිය අනුව මේ ලෝකය සර්ව ශුභ නොවන්නා සේම සර්ව අශුභ ද නොවන්නේ ය. එය සුගන්ධවත් රමණීය රෝස කුසුමක් සමානව වේදනාකාරී කටුවලින් ද පරිපුර්ණ ය.

බුද්ධිමත් පුද්ගලයෙකු රෝස කුසුමක සෞත්දර්යයෙන් සම්මෝහනය නොවන අතර හෙතෙම එහි යථා ස්වභාවය අවලෝකනය කරයි. නටුවෙහි කටුවල යථා ස්වභාවය සතා අයුරිත් අවබෝධකරගන්නා හෙතෙම ඒවායින් ජීඩා නොවිඳ සිටීමට අවශා ආරක්ෂක විධිවිධාන සලසාගනී.

නිරන්තරව දකුණෙන් වමටත්
- වමෙන් දකුණටත් දෝලනයවන
ලම්බකයක් පරිද්දෙන් කමනීය
පුසාදජනක තත්ත්වයන් සතරක් හා
අපුසන්න දුක්බදායක තත්ත්වයන්
සතරක් ලෝකයේ සදාකාලිකවම
පවතී. කිසිදු වහතිරෝධකයින්
තොරව ලෝකයේ සෑම
පුද්ගලයෙකුටම ස්වකීය ජීවිත කාලය
තුළ දී මෙම තත්ත්වයන් වන්නේ

ලාභය හා අලාභය යසස හා අයස පුශංසා හා නින්දා සුඛය හා දුක්ඛය

#### ලාභය හා අලාභය

වාණිජ ක්ෂේතුයේ වහාපාරිකයෝ වූකලී සදාකල්හිම ලාභය මෙන්ම අලාභයද අත්විඳින පිරිසකි.

වාසියක් හෝ ලාභයක් ලැබුණ අවස්ථාවක දී පුද්ගලයෙකු ආත්මතෘප්ත වීම ස්වාභාවික ය. මෙම පුතිපදාව කේවලව සලකන විට සාවදා නොවේ. මෙබඳු ලාභ සාමානා පුද්ගලයින් සොයන පුීතිය එක්තරා පුමාණයකට සපයයි. කොපමණ පුමාණයකට තාවකාලික වුව ද මෙම සන්තුෂ්ඨිදායක අවස්ථාවන්ගෙන් මිදුනහොත් ජීවිතය අර්ථඥනා වේ. මෙම තරගකාරී සංකූල ලෝකයේ ජනයා තමන්ගේ හදවත් පුමෝදවත් කරන කිසියම් සන්තුෂ්ඨියක් ආශ්වාදනය කළ යුතු ය. එබඳු සන්තුෂ්ඨියක් කොපමණ භෞතික ශීලී වුව ද එය සෞඛායයට හා දීර්ඝායුෂ පුතිලාභයට හේතුවේ.

2020 - මැයි සහ අගෝස්තු

පුශ්නයක් මතුවන්නේ හානියකට මුහුණ දීමේ දී ය. ලාභ පිළිගැනීම සිනහ මුහුණින් සිදුකළ හැකි වුව ද හානිවලට ඒ අයුරින් මුහුණ දිය නොහැකි ය. හානි හේතුකොටගෙන ඉමහත් මානසික වේදනාවන්ට මුහුණදීමට සිදුවන අතර ඇතැම්විට එම හානි විඳ දරාගැනීමට නොහැකි තරම් උගුවූ අවස්ථාවන්හි දී ඒවායින් පීඩිතයින් සියදිවිහානි කරගැනීම්වලට පවා පෙළඹීමට පුවණතාවයක් තිබේ. පුද්ගලයෙකු බලවත් අධාාත්මික ධෛර්යයක් උපදවාගෙන විධිමත් මානසික සමබරතාවයක් පවත්වාගැනීමට පුයත්ත දැරිය යුත්තේ මෙබඳු හානිකර විෂම අවස්ථාවන්හි දී ය. ජීවිතයේ යථාර්ථයන්ට මුහුණදීමේ දී දුෂ්කරතාවයන්ට මුහුන පෑමට මෙන් ම පුසන්න අත්දැකීම් ආශ්වාදනය කිරීමටත් අවස්ථාවන් හමුවේ. මෙම සුබදායක මෙන්ම දුක්ඛ දායක අත්දැකීම්ලට එක සමානව මුහුණිදීමට අප සූදානම් වී සිටිය යුතු ය. අපේක්ෂා භංගත්වයන් හීනකරගත හැක්කේ එවිට ය.

බුදුන්වහන්සේගේ ජීවමාන සමයේ සිදුවූ සිද්ධියක් මෙපරිදි ය. එක්තරා කුලවත් කාන්තාවක් භික්ෂූන් වහන්සේලාට දන් පිළිගන්වන අවස්ථාවේ දී පැමිණි අයෙකු ගෙන ආ හසුනක් ලැබුනේය. මෙහි සඳහන් වූයේ බලවත් ඛේදවාචකයකි. හසුන බැලු ඇය කිසිදු වික්ෂෝපයකින් තොරව එය ඉණෙහි රුවාගෙන දානය පිළිගැන්වීමේ යෙදුනා ය. මේ අතරතුර එක් සේවිකාවක් රැගෙන යමින් තිබූ ගිතෙල් බඳුනක් බිම පතිතව බිඳි සුන්විය. මෙම සිද්ධිය හේතුකොට ගෙන මෙ කාන්තාවට සිදුවිය හැකි චිත්ත සන්තාපය තුනී කරනු වස් භික්ෂූන් වහන්සේ නමක් කාන්තාවට මෙසේ පැවසූ සේක. "බිඳෙන සුළු බඳුන් බිඳීයාම ස්වාභාවික සිද්ධියකි. මෙයින් කම්පා නොවන්න" මීට පුතිචාර වශයෙන් කාන්තාව මෙසේ පැවසුවා ය. 'හිමියනි මට මෙය සුළු සිද්ධියකි. මගේ ආදරණීය මිනිබිරියක් මිය ගිය බව දන්වන පුවත මීට සුළු මොහොතකට පෙර මට ලැබින. මම එයින් කම්පා නොවූයෙමි. මේ සියල්ල මම සම සිතින් ඉවසමි' මෙසේ පවසා ඇය හසුන්පත ද පෙන්වූවාය.

මෙම ටෛර්ය සම්පන්න කුල කාන්තාවගේ මෙම චර්යාව උසස්කොට සලකා පුශංසා කළ යුතු ය. දිනක් බුදුන් වහන්සේ එක්තරා ගුාමයෙක පිණ්ඩපාතයේ යෙදුන දිනෙක මාරයා දායකයන්ට ආවේශවීමෙන් දානය වැළකින. අනතුරුව මාරයා අවඥවෙන් බුදුන්වහන්සේට කුසගිනි ඇත්දැයි විමසූවිට බුදුන් වහන්සේගේ පිළිතුරු වූයේ මෙපරිදිය.

"මාරය අපි සසර බැඳිම් බිඳ දමා සැමදා පුීතියෙන් ජීවත්වෙමු" අපි අහස්සර බඹලොව බඹුන්මෙන් සන්තුෂ්ඨියෙන් පසුවෙමු. බුදුන් වහන්සේ කෙළෙසුන්ගෙන් මිදුනවුන්ගේ චිත්ත ස්වභාවය මෙසේ විවරණය කළසේක.

බුදුන්වහන්සේ වේරාජ බුහ්මණ ගුාමයේ වස් විසූ කාලයේ වස් ආරාධනය කළ බමුණාගේ අමතක වීමක් හේතුකොටගෙන අස්වෙළඳුන් පිරිසක් පිදූ සත්වාහාර වළඳ වස් තුන්මස ගත කිරීමට සිදුවිය. තමනට මුහුණ පැමට සිදුවන දුෂ්කරතාවයන්ට උපේක්ෂාවෙන් මුහුණදීමට අප පුරුදුවිය යුතු ය.

#### යසස හා අයස (කීර්තිය හා අප කීර්තිය - නින්දාව)

යසස හා අයස නොහොත් කීර්තිය හා අපකීර්තියද අපට ජීවිතයේ අනිවාර්යයෙන්ම මුහුණ පැමට සිදුවන ලෞකික සංසිද්ධීන් යුගළයකි. අප කීර්තිය පිය කරන අතර අපි නින්දාව පිළිකුල් කරමු. මානය අප පුමෝදමත් කරන අතර, අවමානය අප දුර්මුබ කරයි. ඇතැම්විට අපි සීමාව ඉක්මවා පුසිද්ධිය අපේක්ෂා කරමු. හුදු පුසිද්ධිය අපේක්ෂාවෙන් ඇතැම්හු පරිතසාග සිදු කරති. මේ චේතනාවෙන් දන් පූජාකිරීම් පවා කරති. එනමුත් ඔව්හු අසල්වාසීන්ගේ දුක්බිත ජීවිත සම්බන්ධයෙන් උදාසීනව පසුවෙති.

ිමෙම පුවණතා මානුෂීය දුර්වලතාවයෝය. පරාර්ථකාමී පුද්ගලයෝ කීර්ති පුශංසා අනපේක්ෂාවෙන් සමාජ සත්කාරයෙහි තිරත වෙති. අප කීර්ති පුශංසා සොයමින් නොවෙහෙසිය යුතු ය. කීර්තිය පසුපස නොයා යුතු ය. ඔබේ සෙවනැල්ල පසුපසගොස් හසුකරගත නොහැකි නමුත් ඔබ ගමන්කරන විට සෙවනැල්ල ඔබ පසුපස එයි.

බුදුන් වහන්සේ මෙලොව ජීවත්වූ

ශේෂ්ඨතම ශුද්ධෝත්තමයා බව පුතාංක්ෂ ය. එසේ වුවද උන්වහන්සේ තරම් පරිභවයට පාතුවූ මනුෂායෙකු ද නොසිටි බව පැවසිය හැකි ය. එක්තරා ස්තුියක් බුදුන් වහන්සේ වැඩවාසය කළ ආරාමයේ රාතුිය ගතකරමින් සිටි බවට බෞද්ධ විරෝධීන් පිරිස් පුචාරය කොට පසුව ඇය ඝාතනය කොට ආරාමය අසල කසළ රාශියක සඟවා තබා පසුව ඉවතගෙන එම අපරාධය බුදුන්වහන්සේ වෙත පැවරීමට ඇතැම් පිරිසක් ගත් උත්සාහය වනාර්ථ වීමෙන් ඔවුන් මහජන පරිභවයට පාතුවූ බවට බුද්ධ කාලීන පුවතක් ඇත. තමන්ගේ සාහසික කිුයා පිළිබඳව පාපොච්චාරණය කිරීමට කුමන්තුණකරුවන්ට සිදුවිය.

බුදුන්වහන්සේගේ සෑම ශාසනික කාර්යයක්ම සාර්ථක වූ විට එය දැකීමෙන් වියරු වූ විරුද්ධ වාදීහු බුදුන්වහන්සේ වෙත විවිධ අවලාද එල්ල කළහ. තමන්ගේ සියලු පුයත්නයන් වාහර්ථවූ කල්හි බුදුන්වහන්සේගේ ගිහිකල ඥතිවර දේවදත්ත උන්වහන්සේ සාතනය කිරීමට විවිධ උපකුම මෙහෙයවූ නමුත් ඒ සියල්ල වාර්ථ විය. සර්වතොහද, සර්ව ගුණෝපෙත බුදුන් වහන්සේ වැනි උත්තමයෙකුටත් මෙබඳු අපහාසයක් එල්ලවූයේනම් කෙළෙස්බර සාමානා පුද්ගලයින්ගේ ඉරණම කෙබඳු විය හැකිද?

ඔබ සම්බන්ධයෙන් ඇතැමුන්ගෙන් සිතාමතා හෝ තොඑසේ ම කරුණු විකෘති කෙරේනම් ගීක දාර්ශනික එපික්ටේවන්ගේ මෙම පුකාශය මෙනෙහි කරන්න. "අහෝ, මා පිළිබඳ මෙබඳු අල්ප පුසිද්ධියක් පවතිද් දී මා මෙසේ සුළුවශයෙන් විවේචනය කරේනම් මා වඩාත් පුසිද්ධියට පත්වුවහොත් මා පිළිබඳ විවේචන කෙබඳු වේද?

මේ සම්බන්ධයෙන් බුදුදහමෙහි අනුශාසනය මෙපරිදි ය.

- ශබ්දවලින්, කම්පා නොවන සිංහයෙකු මෙන් පවතින්න.
- 2. දැලකට හසු නොවන සුළඟක් මෙන් වන්න
- 3. මඩෙන් නොකෙළෙසී මඩින්ම මතුවන පියුමක් මෙන් වන්න
- 4. කගවේනෙකු මෙන් ඒකචාරීව හැසිරෙන්න
- 5. වනයෙහි සිංහයෙකු මෙන් වන්න

6. ලොව පහළවූ ශ්‍රෂ්ඨ උත්තමයන් පවා අපහාසයට ලක්වූ බව ඇතැම්හු සාතනය කරනු ලැබූ බව සලකන්න. දාර්ශනික සොකුටීස් විෂපොවා සාතනය කරන ලදී. අවිහිංසාවාදී මහත්මා ගාන්ධි සාතනය කරනු ලැබුවේ ය.

ශේෂ්ඨ පුද්ගලයෝ සම්මාන හෝ අවමාන හමුවේ මධාස්ථ වෙති. තමන්ගේ සේවය අගය කරනු ලබන්නේ ද නැති ද යන්න ගැන උදාසීන ය.

#### පුශංසාව හා නින්දව

පුශංසාව ලැබීම ද නින්දාවට මුහුණපෑමට සිදුවීම ද මිනිසාට මුහුණ පෑමට සිදුවන ලෞකික අත්දැකීම් දෙකකි. පුශංසාවෙන් උද්දාම වීමත් නින්දාවෙන් දුර්මුඛ වීමත් ස්වාභාවික ය.

මේ සම්බන්ධ බුද්ධ දේශනාව මෙපරිදි ය.

"මාරුතයෙන් නොසැලෙන සන ශෛලයක් මෙන් පුශංසාවෙන් උද්දාම වීමෙන් මෙන්ම නින්දාවෙන් දුර්මුඛ වීමෙන් ද වැලකී නොසැලී සිටින්න. ශිෂ්ඨ සම්පන්න වූවෝ හුදු ගුණ වර්ණනාවට නම්න නොවෙති. එමෙන්ම ඔවුහු වහාජ රැවටීම් ද අපිය කරති. ඔවුන් දෝෂාරෝපනය කළයුත්තන් ඊට භාජනය කරන්නේ පිළිකුලෙන් නොව මෛතියෙනි. ඔවුන් පුතිශෝධන කිරීමේ පවිතු අභිලාශයෙනි."

බුදුන්වහන්සේ සමීපව ඇසුරුකළ පුද්ගලයෝ ඔවුන්ට අවේණික ශෛලියෙන් බුදුගුණ වැණූහ. උපාලි සිටුවරයා බුදුන්වහන්සේගේ ගුණ සියයක් වෙන්කොට දක්වා වර්ණනා කළේය. බුදුන් වහන්සේගේ මෙබඳු දේශනයක් ඇත්තේ ය.

'ඇතැම්හු වාචාලයන්ට දෙස් නගති. ඇතැම්හු සීමිත කථිකයින්ට දෙස් නගති. ඇතැම්හු නිශ්ශබ්ද පුද්ගලයින්ට දොස් නගති. මේ ලෝකලයේ දෝෂාරෝපනයට භාජනය නොවන කිසිවෙකු නැත"

දෝෂාරෝපනය කරනු ලැබීම මිනිසාගේ සාර්වතු උරුමයකි. ගර්හා කරනු ලබන විට, පරිභවකරනු ලබනවිට, බිඳුණු තේධාරයක් මෙන් නිසොල්මන්ව සිටිය හැකි පුද්ගලයා නිර්වාණයට ඇතුල්වී නැතත් නිවන අබියසට පැමිණි අයෙකි"

බුදුන්වහන්සේ දිනක් කපටි
බමුණෙකුගේ ආරාධනයක් පරිදි
දානය සඳහා ඔහුගේ නිවසට වැඩම
කළ සේක. බමුණා බුදුන්වහන්සේට
දන් පිළිගන්වනවා වෙනුවට කෙළ
වරක් නොමැතිව පරිභව කිරීමට
පටන්ගත්තේ ය. ඔහුගේ අපචාරයෙහි
සාවදානාවය සූක්ෂම අයුරින් ඔහුට
අවබෝධ කරවීමේ අරමුණෙන්
බුදුන්වහන්සේ බමුණාගෙන් මෙසේ

විමසූ සේක.

"බමුණ, ඔබේ ආරාධනය පරිදි ඔබේ ආගන්තුකයෝ ඔබේ නිවසට පැමිණෙන්ද?

"එසේය ස්වාමිනි" බමුණා පිළිතුරු දුන්නේ ය. ඉන්පසු දෙබස මෙසේවිය. "ඔවුන්ට සංගුහ කරන්නේ කෙසේද?"

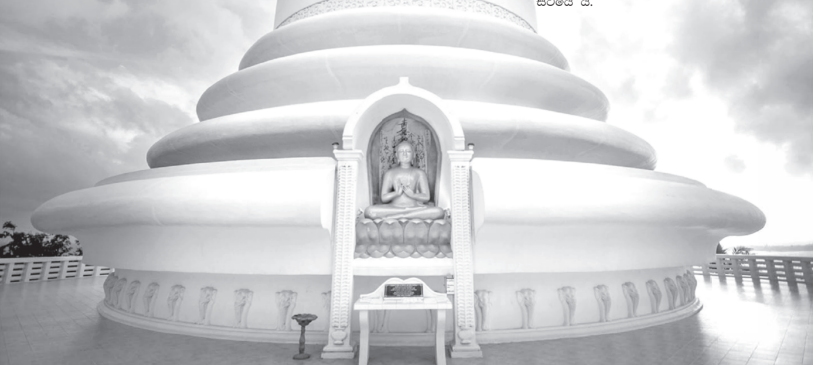
"පුණිත භෝජන පිළියෙල කොට සංගුහ කරමි"

"කිසියම් බාධාවකින් ආරාධිතයන් නොපැමිණියහොත් එම ආහාරවලට කුමක් කරන්නේද?

'නිවසේ අප සැවොම එක්වී අනුභව කරමු"

"ඔබ මට ආරාධනය කොට මා පැමිණියත් ඔබගේ පරිභවය මම පුතික්ෂේප කරමි. එය ඔබම තබාගෙන ආස්වාදය ලබන්න බුදුන්වහන්සේ තරම් අතිශය පුශංසාවට මෙන්ම නින්දාවට ද භාජනය වූ ශාස්තෘවරයෙක් මෙලොව පහළ නොවී ය. එහෙත් උන්වහන්සේ ඒ සියල්ල නොසැලී මධෳස්ථව පිළිගත් සේක. සූන්දරි පරිබාජිකාවගේ අබිරහස් මරණයෙන් පසුව බුදුන්වහන්සේට එල්ලවූ චෝදනා අපහාස අපුමාණ විය. මේවා ඉවසිය නොහැකි වූ ආනන්ද තෙරුන් වහන්සේ මහත්සේ කම්පාවට පත්වූ සේක. බුදුන්වහන්සේ සියල්ල මෙත් සිතින් ඉවසූ සේක. අවසානයේ සියල්ල නිවීගොස් සන්සුන් විය.

සොකුටීස්ගේ බිරිඳ දිනපතාම ඔහුට අපහාස කළේ ය. සොකුටීස් කම්පා නොවී මේ සියල්ල ඉවසා සිටියේ ය.





දිනක් ඔහු අතිශයින් කම්පා වී සිටිනු දැක මිතුරෙක් ඊට හේතු විමසී ය. අනේ අද මගේ බිරිඳ අපහාස කළේ නැහැ" යි පැවසී ය. ඒදින ඔහුට ඉවසීම පුරුදු කිරීමට අවස්ථාව නොලත් බැවින් දුක්වන බව පැවසී

#### සුබය (පීතිය) හා දුක්බය (සංවේගය)

සුබය හා දුක්ඛය සිව්වැනි අනොහනා පුතිපක්ෂ අත්විඳිම යුගලය. දරා ගැනීමට පහසු අර්ථයෙන් සුබ වේ. දුෂ්කර නම් දුක්ඛ වේ. සාමානා සුකය වූ කලී කිසියම් ඉච්ඡාවක් සන්තර්පනය වීම ය. එක් ආශාවක් සන්තර්පණය වූ කල අපි තවත් සුඛයක් අපේක්ෂා කරමු. මේ අයුරින් අපගේ ආශාවෝ අතෘප්තිකර ය.

කාමාශාවන් සන්තර්පනය වීම සාමානා පුද්ගලයෙකුගේ සුඛය වේ. භෞතික සන්තුෂ්ඨිය, අපේක්ෂාවන් සන්තෘප්ත වීම ස්වරණය ක්ෂණික තෘප්තියක් ජනිත කරවන අතර එය මායාකාරීය, තාවකාලික ය.

භෞතික සම්පත්වල ස්වාමීත්වයෙන් තථා සුබයක් ලැබිය හැකිද ? මුළු ලොවම ඔබට නතු වුවත් ඔබ තෘප්තිමත්ද ? මුළු භාරතයම ආකුමණය කළ මහා ඇලෙක්සැන්ඩර් රජු තමාට යටත් කර ගැනීමට තවත් රාජා නොතිබීමෙන් දුර්මුඛ විය.

බුදුන් වහන්සේ ගිහියාට ගෝචර වන සුබ සතරක් පෙන්වා වදාරා ඇත. ඒවා නම් :-

1. අන්ථි සුබය - සම්පත් වල අයිතිය තමන් සතුවීමේ පීිතිය, සෞඛා, ධනය, ආයුෂ, කායික ශක්තිය, දේපළ, දරු සම්පත් මීට ඇතුළත් ය.

2. භෝග සුඛය - අත්පත් කරගත් වස්තු භුක්ති විඳිමේ සුඛය, භෝග සම්පත් තමන් සතු කර ගැනීම පාපකාරී නොවේ. ලෞකික සම්පත් සම්පූර්ණයෙන් වරණය කිරීමට ඔදුන් වහන්සේ අනුශාසනා කොට නොමැත. ඒවාට අධික තෘෂ්ණාව උපදවා ගැනීම අයහපත් ය.

3. අනණ සුඛය - ණය බරින් මිදී සිටීම - අප කිසිවෙකුට ණය නොවී ජීවත් වීමට හැකි නම් එය අතාන්ත සුඛයකි. අරපිරිමැස්මෙන් ජීවත් වීමෙන් ණය ගැති වීමෙන් වැළකී සිටිය හැකි ය.

4. අන වජ්ජ සුඛය



කිසිදු චෝදනාවකින් නොපෙළෙන්නා විඳින සුඛය මෙය වේ. දිළිඳු වුව ද ණයෙන් මිදී ජීවත් වීමට හැකි නම් එය අපගේ සුඛයක් වේ.

දුක්බ සතා විවරණයේ දී, දුක් උප්දින අවස්ථා රාශියක් බුදුන් වහන්සේ පෙන්වා දී ඇත. උපත, මහළුවීම, මරණය, පුියයන්ගෙන් වෙන්වීම ආදී දුකට හේතු රාශියක් මෙම ධර්මයේ සඳහන් වේ. මේ භවයේ අප විඳින දුක පෙර භවයන්හි අපගේ කර්මවල විපාක විය හැකි ය. නික්ලේෂී, අර්හත්, බුදුන්වහන්සේට ද වාාධි දුක්ඛයෙන් ජීඩා විඳිමට සිදුවිය. උන්වහන්සේ සසර සැරිසැරු අවධියේ සිදුකළ කර්මයන්ගේ විපාක වශයෙන් පිලෞකික කර්ම යයි හැඳින්වූ කායික වේදනාවන් සංඛාාවකට භාජනයවූ බව සඳහන් ය.

අපගේ සංසාර ගමනේ අතිශය පීඩාකාරී දුක්ඛය මරණය වේ. ස්වකීය දරුවාගේ අකල් මරණයේදී නොවැළපී සිටින මවකගෙන් ඒ පිළිබඳව විමසන ලදුව ඇගේ පිළිතුර මෙපරිදි විය.

ඇරයුම් නොලැබ ඔහු මෙහි ආවේ ය

අණ කරනු නොලැබ ඔහු මෙය

හැර ගියේ ය යම් සේ ආවේ ද ඔහු එසේම ගියේ ය

එසේ නම් වැලපෙනු කිම ?

පෙරදිගින් නැගෙන හිරු අපරදිගින් බැස යයි

උදයේ පිපෙන මල සවස් කල පර වෙයි

උස් පහත් භේදයක් නොසලකා සැම දෙනා වෙත පැමිණෙන මරණය උපේක්ෂාවෙන් ඉවසිය යුතු ය.

මිහිමතට වැටෙත කුමක් වුව ද, මිහිරි වුව ද කටුක වුව ද මිහිතලය ඒවාට පියභාවයක් හෝ අපිය භාවයක් නොදක්වයි. සුදනා එලෙස දුක සැප සමසේ පිළිගත යුතු ය. ලෞකික ජීඩාවන්ගෙන් කායිකව පෙළනු ලැබුව ද රහතෙකුගේ චිත්තය නොසැලේ. ලාභය-අලාභය, අයස-යසය, නින්දා- පුසංසා සුබ දුක්ඛයන් හමුවේ තැන්පත් මනසක් ගොඩනගා ගැනීමට වෙර දරමු.

> (ඉංගුීසි ලිපියක සංක්ෂිප්ත අනුවාදයකි)





# සමරමු වේසක්, පින් රැස් කරමින් නිතර

|                                   |             | නෙක් දුක් වින්දේ සය වසරක් පෙර                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | නොවිදී    |
|-----------------------------------|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| බුදු කරුණා දහර තුන් ලොව සව්       | සතට         | එක් අරමුණක නියතව පෙර පින්                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | පරිදි     |
| හුදු අනුකම්පාව මහ මෙත් කඳ         | සිතට        | ලොව්තුරු බුදු වුණේ තිස්පස්වන                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | වියේදී    |
| ඉඳුරා නගා සදහම් දෙසූ ලෝ           | දනට         | පින් ලෙස අපගේ වෙසඟේ පුරපෝ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | දිනෙදී    |
| බුදු තෙමඟුල යෙදේ වෙසඟේ පොහො       | දිනට        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |           |
|                                   |             | රජ සිටු මැදුරු දිළිඳුගෙ අතු                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | පැල්පත ද  |
| හය සිය තෙවිසි වසරෙදි කිතුවසට      | පෙර         | මහ සිටුවරුන්සේ උස් මිටි                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | කුලවතුද   |
| දඹදිව මැදි දේසෙ කාපිලවස්තු        | පුර         | සමසේ සිතා සැම වෙත වැඩමව                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | නිබඳ      |
| සුදොවුන් නිරුඳු මායා බිසව්        | _<br>පින්කර | පන්සාලිස් වසක් අම දම් දෙසු                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | සමිඳ      |
| <br>සිදුහත් පුතුන් ලද්දෝ පින් ලෙස | සසර         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |           |
|                                   |             | මිසදිටු අඳුර සදහම් දෙසුමින්                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | දුරැර     |
| හැම සැප නොමඳ ළබැඳිව දී දරු        | පෙමට        | සිල්වත් සුසිල්වත් පින්සරු ගුණ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ගැඹර      |
| සිප් සත ලබා දී, එළඹුන තුනු        | වියට        | පන්සාලිස් වසක් දෙසූ බුදු දම්                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | සයුර      |
| රමෘ සුරමෳ ද ශුභ මැදුරු            | විසුමට      | දිවියෙන් පල ලබමු නිබඳව කර                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ඇසුර      |
| යසෝදරා කුමරිය දුනි                | සරණයට       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |           |
|                                   |             | බෝසත් උපත බුදු වීමද                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | පිරිනිවන  |
| එකුන් තිස්වසක් ගිහි සම්පත්        | විඳලා       | මෙඋතුම් තෙමඟුලම සිදු වූ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | උතුම් දින |
| සිවු පෙර නිමිති දැක ගිහිගෙයි      | කලකිරිලා    | වෙසක් පුන් පොහොය එළඹුමේ මහඟු                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | පින       |
| රානුල පුතු උපන් දා කුමරුද         | දැකලා       | මොක් සුව පතමු දම් මග කර                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | අනුගමන    |
| ගිහිගෙන් නික්මුනේ තුම් බුදුබව     | පතලා        | A SAME AND |           |
|                                   | 8           | Contract (i)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
|                                   | 9           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |           |





2020 - මැයි සහ අගෝස්තු



පූජන ආචාර්ය කිරින්දේ ධම්මානන්ද හිමි



ව ර්තමානයේ අපි, අපගේ ජිවිතයේ සෑම අංශයක්ම විදහාවේ කිසියම් හෝ බලපෑමකට යටත්වන විදහාත්මක යුගයක ජිවත්වෙමු. සම්මත වර්ෂ කුමයෙන් දහහත්වන ශතවර්ෂයේ හටගත් විදහාත්මක විප්ලවයේ සිට විදහාව අපගේ චිත්තන සමුදාය හා කියාවලිය කෙරෙහි අඛණ්ඩව දැවැත්ත බලපෑමක් සිදකරමින් පැවති බව සතහයකි.

විදුහාවේ සංඝට්ඨනය විශේෂයෙන්ම පුබල බලපෑමක් සිදුකළේ සම්පුදායික අනාගමික ඇදහීම් කෙරෙහි ය. මුලික ආගමික සංකල්පයන් විශාල සංඛ්යාවක් නවීන විදාහාවේ ජීඩනය යටතේ සීසුයෙන් බිඳවැටෙමින් පවත්නා අතර, එම සංකල්පයන් නූතන ලෝකයේ බුද්ධිමත් වුත් කාලීන තොරතුරු සමුදාය පිළිබඳ මනා විඥපනයක් ලබාසිටින්නාවූ ජනතවා නොපිළිගන්නා තත්ත්වයට පත්ව තිබේ. හුදෙක් දේවධර්මවාදී කල්පිතයන් තුළින් හෝ

විදාහත්මක උපධාරණයකින් තොරවූ ආගමික ධර්ම ලිපිවල පුමාණකත්වය මත පදනම්කර ගැනීමෙන් හෝ උකහා ගැනීමෙන් පමණක් තවදුරටත් සතාය නිර්ධාරනය කළ නොහැකි ය. උදාහරණයක් වශයෙන් දක්වතහොත් මනුෂා චිත්තය ද භෞතික කය හා සමානත්වයක් පුදර්ශනය කරමින් ඇතැම් ආගමික දර්ශනයන්ගේ ස්ථාවරය වී ඇති පරිදි නිර්විකාර ආත්මයක පැවැත්මකින් තොරව හේතු පුතාය පාදක නියමයන්ට අනුව කියාකාරී වන බව නුතන මනෝවිදාහඥයන්ගේ පර්යේෂණ මගින් ස්ථාවර වී ඇත.

තමන්ගේ ආගමික ස්ථාවර ධර්ම සමග සට්ඨනය වන විදහත්මක අනාවරනයන් පුතික්ෂේප කිරීම ඇතැම් ආගමික භක්තිකයන්ගේ පිළිවෙත වී ඇත. එබඳු දැඩි මානසික ස්ථාවර සතා වශයෙන්ම මානව



පුගතියට බාධාවක් වන බවට පිළිගෙන ඇත.

කිසියම් මතවාදයක් සාම්පුදායිකව පිළිගන්නා ලද මතයක් වුව ද නූතන මානවයා ඒවා විශ්වාස කිරීම පුතික්ෂේප කරන හෙයින් එබදු ආගම්වාදීන්ට සාර්ථකව ඉටුකළ හැක්කේ ස්වකීය සාවදා මතවාදයන් පිළිගත් මිතනාවාදීන්ගේ සංඛනාව වර්ධනය කිරීම පමණකි.

අන් අයුරකින් සලකතහොත් තමන් දරන ආගමික විශ්වාසයන්ට නව අර්ථකථනයන් දෙමින් බහුජනකායක් විසින් පිළිගන්නා ලද විදහත්මක සිද්ධාන්තයන් පිළිගැනීමට අවශා බව ඇතැම් ආගම්වාදීන්ට අවබෝධවී තිබේ. චාල්ස් ඩාවින් විසින් පුකාශයට පත්කරන ලද විපරිනාම වාදය මෙම තත්ත්වයට සමීපතම උදාහරණය වේ. මානවයා සෘජුවම දෙවියන් වහන්සේ විසින් නිර්මාණය කරන ලද බව අනාහාගාමික භක්තිවාදීහු බහුතරයක් දැඩිව විශ්වාස කරති. මීට ඉඳුරා වෙනස් ස්ථාවරයක් දරන ඩාවින්ගේ මතය වී ඇත්තේ මානවයා වානරයාගේ විපරිනාමයෙන් නිර්මාණය වී ඇති බව වන අතර, මෙම සිද්ධාන්තය මානවයා පිළිබඳ දේව නිර්මාණවාදයේත්, මානවයාගේ වංශය පිළිබඳ සිද්ධාන්තයේත් බිඳවැටීමට හේතුකාරක වී තිබේ. සියලුම පුබුද්ධ චින්තකයින් ඩාවින්ගේ විපරිතාමවාදය පිළිගෙත ඇති බැවින් නූතන දේවධර්මවාදීන්ට තමන් විසින් අතිශය භක්තියෙන් දරමින් සිටින මතයන්ට නව අර්ථ කථන දෙමින් තමන් දීර්ඝ කාලයක් තිස්සේ විරුද්ධත්වයෙන් සැලකු ඩාවින්ගේ මෙම සිද්ධාන්තය පිළිගැනීම විනා අන් විකල්පයක් නොමැති බව පිළිගැනෙන තත්ත්වයක් උදාවී තිබේ.

නූතන විදාහන්මක සොයා ගැනීම්වලින් අනාවරණය වන පරිදි, විශ්වය හා මානව ජීවිතය පිළිබඳව අධික සංඛාවක් ආගම් විසින් මේ දක්වා පිලිගෙන ඇත්තේ නවීන විදහාව විසින් දිගුකලක් තිස්සේ අභිභවනය කරන ලද සාම්පුදායික සංකල්පයන් බව ය. ආගම් විසින් මානව සංවර්ධනයට හා පුගතියට උත්කෘෂ්ඨ දායකත්වයක් ලබා දී ඇති බව පුකට සතෳයකි. එම ආගම් විසින් මානව දිවිය නිසිමග යැවීම සඳහා අවශා පුරුෂාර්ථ හා පුමිතීන් ද පණවා ඇති බව ද සතායකි. එන මුත් ආගම් විසින් කොපමණ සද්ගුණ සමුදායක් නිර්මාණය කර දී ඇතත්, එම ආගමික භක්තිකයින් සතාය සඟවා තබා ඒ වෙනුවට කල්තියා සොයා ගන්නා ලද විවිධ මතිමතාන්තර හා කලින් ඉසිලු ආරම්භක වැදගත්කමින් හා අර්ථයන්ගෙන් ගිලිහුනු විවිධ ආගමික වතාවත් දිරිගන්වන ආධාන ගුාහී දුෂ්ඨින් ඉස්මතු කොට දක්වන්නේ නම් එම ආගම්වලට තව දුරටත් නවීන විදාහත්මක යුගයේ පුාණවත්ව පැවතීමට හැකියාවක් ලැබෙන්නේ නැත.

#### බුදුදහම හා විදුකව

පසුගිය ශතවර්ෂයේ ආරම්භය දක්වාම බුදුදහම නවින විදාහාවේ ආභාසය නොලැබූ රාජෳයන්ට පමණක් සීමා වී පැවැත්තේ ය. එසේ වුව ද, ආරම්භයේ සිටම බුදුන් වහන්සේ වදාළ ධර්මය විදහාත්මක චින්තනයේ පරීක්ෂණයට විවෘතව පැවතින. බුද්ධ ධර්මය විදාහන්මක ජීවගුණය මගින් පහසුවෙන් ගුහණය කර ගැනීමට හැකිවීමේ එක් හේතුවක් වන්නේ බුදුන් වහන්සේ කිසි දිනක ආධානගුාභී දූඪ භක්තිවන්ත භාවය වර්ධනය කිරීමට කිසිදු අනුබලයක් නොදීම ය. උන්වහන්සේ කිසි දිනෙක උන්වහන්සේගේ ධර්මය හුදු භක්තිවන්ත විශ්වාසය හෝ දේවමය අනාවරණයක් මත ගොඩනැගීමට කිසිදු පුයත්නයක් නොදැරූ අතර සුඛනමා දුෂ්ඨියටත් චින්තන නිදහසටත් පූර්ණ අවසරය ලබාදුන්

දෙවැනි හේතුව වන්නේ විශ්ව සතාය කෙරෙහි බුදුන් වහන්සේගේ දෂ්ඨිය තුළ විදාහත්මක භාවාර්ථයක් අන්තර්ගතව තිබීම ය. සතාය සොයා ගැනීමේත්, සතාය පරීක්ෂණයට

අපට විදනව පිළිබඳව බොහෝ කරුණු, විශේෂයෙන් විදුනවට කළ හැකි දේ ශුවනය කිරීමට ලැබෙන අතර, විදු නවට කළනොහැකි දේ පිළිබඳව කිසිදු විවරණයක් අසන්ට, නොලැබේ. විදුනත්මක ඥුනය වුකලී ඉන්දිය ද්වාරයන් තුලින් ලැබෙන ඥුනයට සීමා වුවකි. ඉන්දිය බද්ධ තොරතුරු ඉක්මවා යන යතාර්ථය ව්දයාත්මක පර්යේෂණයන්ට හසු නොවේ.

භාජනය කිරීමේත් බුදුන්වහන්සේ අනුගමනය කළ කුම වේදය ද විදාහඥයකු අනුගමනය කරන යථෝක්ත කුමචේදයට සමාන ය. විදහඥයෙකුගේ සාමානහ කියා පටිපාටිය වනුයේ බාහිර ලෝකයේ ස්වභාවය වාස්තවිකව පරික්ෂණය කරමින් කිසියම් විෂයයක් සම්බන්ධයෙන් සාර්ථක පායෝගික අන්හදා බැලීම් රාශියක් පවත්වා ඒවායේ පුතිඵල අනුව විදහත්මක සිද්ධාන්තයක් පිහිටුවාලීම ය.

මීට සමාන පුවේශයක් උපයෝගී කර ගනිමින් බුදුන් වහන්සේ අභාන්තර ලෝකය වීතරාගීව නිරීක්ෂණය කළ අතර කිසියම් දර්ශනයක් පිළිගැනීමේදී එම දර්ශනය විචාරාත්මක විමංශනයකට භාජනය කොට එහි යථාර්ථය පෞද්ගලිකව සතෙහාක්ෂණය කරගැනීමකින් තොරව එම දර්ශනය නොපිළිගන්නැයි උපදෙස් දුන්සේක. වර්තමානයේ කිසියම් විදාහාඥයෙකු තමන්ගේ අත්හදා බැලීමේ පරීක්ෂණයට සමාන පරීක්ෂණයක් අනායෙකුට සිදුකළ නොහැකි යයි ඉඳුරා පුකාශ නොකරන්නේ යම් සේ ද බුදුන් වහන්සේ ද තමන් වහන්සේ විසින් සාක්ෂාත් කරගන්නා ලද බුද්ධත්වය තමන් වහන්සේට ම පමණක් සීමා වූ අනනෳ සාධාරන ධර්මයක් යයි

කිසිවිටෙකත් අවධානරය නොකළ සේක. මේ අයුරින් සලකතහොත්, සතෳය අවධාරනය කොට දැක්වීමේ පුවේශ මාර්ගය වර්තමානයේ විදාහඥයෙකුගේ විශ්ලේෂණාත්මක භාවයට සමාන බව පෙනේ. බුදුන් වහන්සේ පරම සතෳය කරා ළඟාවීමෙන් අනතුරුව සම්බුද්ධත්වය සඳහා විදාහනුකූලව සම්පාදනය කරන ලද පුායෝගික වූ කුමවේදයක් පණවා වදාළ සේක.

බුදුදහම විදහාත්මක කාල්පනික ධරාවට බොහෝදුරට අනුකූල වුව ද බුදුදහම විදාහාවකට සමාන කොට දැක්වීම වූකලී නිරවදා නොවේ. විදුහාවේ පුායෝගික උපයෝගී කිරීම් හේතුකොටගෙන මානව වර්ගයාට වඩාත් සැපවත් ජීවිත ගත කිරීමටත්, විශ්මය ජනක අත්විඳිම් බුක්ති විදීමටත්, පෙරදී දැකගැනීමට පවා නොතිබූ අවශා හේතුකාරක පරිසරයක් නිර්මාණය වී ඇති බව සතායකි. ජලචාරි මත්සායනට වඩා ශූර අයුරින් පිහිනීමටත්, පක්ෂීන්ට වඩා ඉහළින් ගුවනේ පියාසර කිරීමටත්, චන්දුයා මත පියවර මැනීමටත්, විදාහාව විසින් අපට හැකියාව ලබා දී ඇත. එසේ වුවද, සාම්පුදායික විදාහත්මක පුඥුව ආනුභවික ශාක්ෂිවලට පමණක් සීමා වී ඇත. මනුෂායාට ස්වකීය මනස පාලනය කිරීමට ශක්තිය දියනොහැකි වන අතර ජිවිතයේ අරමුණු චාරිතු ධර්මානුකූලව පාලනය කිරීමටත්, පුබලතාවයක් ලබා දී නොමැත. විදාහාව විසින් කොපමණ පුමාණයක විශ්මය ජනක අත්දැකීම් උදාකර දී ඇතත් ඒ සියල්ලම අතිකුමණය කළ නොහැකි සීමාවක් ඇත. බුද්ධාගම මෙම සීමාවන් සියල්ල ම අතිකුමණය කොට ඉදිරියට ගොස් ඇත.

අපට විදාහව පිළිබඳව බොහෝ කරුණු, විශේෂයෙන් විදාහවට කළ හැකි දේ ශුවනය කිරීමට ලැබෙන අතර, විදාහවට කළ නොහැකි දේ පිළිබඳව කිසිදු විවරණයක් අසන්ට, නොලැබේ. විදාහත්මක ඥනය වූකලී ඉන්දිය ද්වාරයන් තුළින් ලැබෙන ඥනයට සීමා වූවකි. ඉන්දිය බද්ධ තොරතුරු ඉක්මවා යන යතාර්ථය විදාහත්මක පර්යේෂණයන්ට හසු නොවේ. විදාහත්මක සතායන් පිහිටා ඇත්තේ අඛණ්ඩව පරිනාමයට භාජනය වන සංඥ පාදක දත්ත සම්බන්ධ නිරීක්ෂණයන් මත ය.

27

විදාහත්මක සතාය වූකලී එබැවින් සාපේක්ෂක වන අතර කාලයේ පරීක්ෂණය හමුවේ බිඳ වැටේ. එබැවින් තමා උසුලන ඕනෑම මතයක් ඊට වඩා බලවත් සතායක් හමුවේ ඉවතලීමට විදාහඥයා නිතරම සූදානමින් සිටී.

විදහාව බාහිර ලෝකයේ ස්වභාවය හඳුනාගෙන පුකාශ කිරීමට පුයත්න දරන අතර, මනුෂායාගේ අභාගන්තර ලෝකයේ පෘෂ්ඨය සීරීමට පමණක් සමත් වී ඇත. නූතන මනෝවිදහාව පවා මිනිසාගේ මානසික අසහනයට හේතුව හඳුනාගැනීමට සැබෑ අර්ථවත් පුයත්නයක් දරා නැත. මිනිසෙකු අපේක්ෂා භංගත්වයට පත්ව ජිවිතය ගැන කළකිරෙන විට ඔහුගේ අභාගන්තර ලෝකය හැල හැප්ජීම්වලට භාජනය වන විට හා අභාගන්තර ආශාවන්ට පාතුවන විට ඔහුට පිළිසරණ වීමට විදහාව

අසමත් ය. පරිසරයේ අවශාතා සපුරාලන සමාජ විදාහවන්ට එක්තරා පුමාණයක සන්තුෂ්ඨියක් ළඟාකර දියහැකි නමුත් තිරිසනෙකුට මෙන් නොව මිනිසාට හුදෙක් භෞතික සන්තුෂ්ඨිය ඉක්මවන සුඛයක් අවශා වන අතර, දෛනික අත්දැකීම් තුළින් උද්ගතවන අපේක්ෂා භංගත්වයන් හා දුක්ඛදායක අත්දැකීම්වලට සහනයක් සැලසිය හැකි ශක්තියක් අවශා වන්නේ ය.

ජීවිතයේ අර්ථවත් අරමුණක් තිර්මාණය කරදීමට විදහාව අසමත්වී ඇත. ජීවත්වීමේ අරමුණක් විදහාවෙන් සපයා නැත. සතහ වශයෙන් විදහාව හුදෙක් ලෞකික කියාවලියක් වන අතර, ඊට මිනිසාගේ ආධහාත්මික අරමුණු සම්බන්ධයෙන් සැලකිල්ලක් නොමැත. සිද්ධාන්ත තෝරාගැනීමේ පුතිපත්තිය නිසා ජීවිතයට අතහවශහ අරමුණු රාශියක් විදහාවෙන් මගහැරී ඇති අතර, ජීවිතයට බලපාන ගැටළු රාශියකට විසදුම් විදහාවෙන් සපයා දී නොමැත.

#### විදහවේ සීමාවන් ඉක්මවන සිද්ධාන්ත

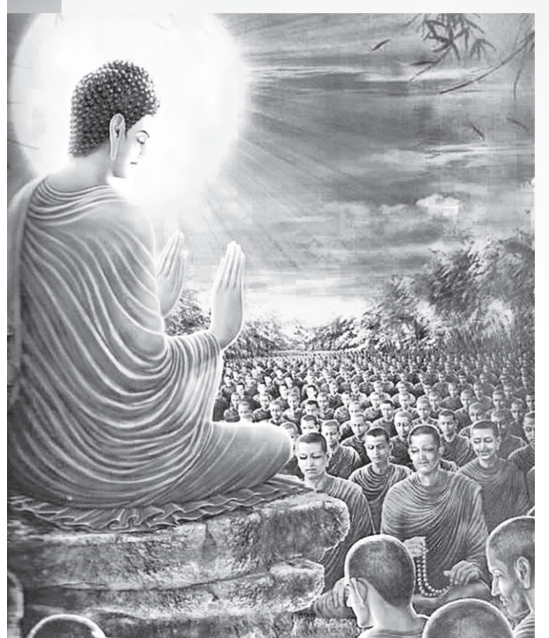
විදාහන්මක මානසිකන්වයේ අනුමත සීමාවන් ඉක්මවා යන පුළුල් ක්ෂේතුයක පුඥ සම්භාරයක් හසුකර ගැනීමේ පුතිපදාව අනුව බුදුදහම නවීන විදාහාවේ පර්යන්තයන් ඉක්මවා ඇත. කායික වින්දනේන්දියයන් අනුසාරයෙන් උද්ගතවන ඥනසම්භාරය පමනක් නොව මානසික සංවර්ධනය අනුසාරයෙන් පුාදූර්භූත වන අනුභූතීන්ද බුදුදහම පිළිගතී. උසස් මට්ටමට වර්ධනය කරගත් මානසික ඒකාගුතාවයෙන් ආගමික අත්දැකීම් අවබෝධකර ගැනීමට මෙන්ම සතෙහාක්ෂණය කරගැනීමටත් හැකියාව ඇත. ආගමික අත්දැකීම් වූකලී රසායනාගාර අත්හදා

බැලීම් තුලින් අවබෝධකොටගත හැකි සංසිද්ධීන් නොවේ.

විදහාව මගින් අනාවරණය කරගන්නා සතහ සාපේක්ෂක ධර්මතා වන අතර බුදුන්වහන්සේ විසින් අවබෝධ කොට දේශනාකොට ඇති ධර්මය අනිතහවූත්, නිරපේක්ෂවූත් පරිසමාප්ත වූ සනායකි.

විදහාව විසින් අනුදත් නාායිකරනයට පුතිපක්ෂව බුදුන්වහන්සේ හුදු සංකල්පයන්හි එල්බ නොගන්නා ලෙසට අනුශාසනා කොට ඇත. බුදුන්වහන්සේ ඒ වෙනුවට ඉන්දියයන් පාලනය කර ගනිමින් කාමාශාවන් බැහැරකරමින්, ධර්මිෂ්ඨ ජීවිතයක් ගත කිරීමේ කුමවේදය පහදා දුන්සේක.

බුදුදහම පුතිපදාව විශේෂයෙන්ම උසස් කොට දක්වා ඇත. කොපමණ ගැඹුරින් ධර්ම අධායනය කළ ද, එම ධර්ම පුගුණ කිරීමේ නොයෙදන පුද්ගලයා සූප විදාහ වට්ටෝරු බාහුලායක් වන පොත් කොටගෙන ඇතත් එක ද සූපයක් වත් පිසීමට අසමත් සූපවේදියෙකුට සමාන ය. ධර්ම ක්ෂේතුයේ දී පුායෝගිකත්වය කොපමණ උසස්කොට සලකා ඇත්තේ ද, යත්, "සෙන්" බෞද්ධ සම්පුදායය පුායෝගිකත්ව පුතිපදාව ධර්මඥනයටත් වඩා උසස්කොට සලකා ඇත.



විදාහත්මක කුමවේදය බාහිරව මෙහෙයවනු ලබන්නක් වන අතර නූතන විදාහඥයෝ ස්වභාව ධර්මයත් එහි උපාංගයනුත් ඔවුනගේ සුවපහසුව සඳහා යොදාගනිමින් පරිසරය සමග සුසංගතවීම නොසලකා හරිමින් ලෝකය දර්ශනය කිරීමේ කාර්යයෙහි යෙදෙති. මීට පුතිපක්ෂ පිලිවෙතක පිහිටි බුදුදහම අභාන්තරිකව මෙහෙයවන අතර පුද්ගලයාගේ අභාන්තර සංවර්ධනය කෙරෙහි වඩාත් උනන්දුවක් දක්වයි. දෙනික ජීවිතයේ ගැටලුවලට මුහුනදීමට අවශා දැනුම හා උපදේශය බුදුදහම සපයා ඇත. උසස් මට්ටමකට

සංවර්ධනය වීමේ දී බුදුදහම මානසික සංයමය හා මානසික සංවර්ධනය ඔස්සේ ආත්මය ඉක්මවා පුගමනය කිරීමට මානුෂීය පුයත්නය පුමාණවත් බව පෙන්වා දෙයි. ලෝක ධර්මතාවයන්ගේ යථා ස්වභාවය පරිපූර්ණව තිරවශේෂයෙන් අවබෝධ කොට ගැනීමෙන් පූර්ණ ආත්මාවබෝධය ලබාගෙන අවසාන ක්ෂාන්තිය වන නිර්මාණය සාක්ෂාත් කරගැනීමේ

මාර්ගය මැනවින්

වනවා පමණක්

පහදා දී ඇත. මෙම

කුමවේදය පුායෝගික

නොව විදහාත්මක ද වන්නේ ය. එය මානසික සංසිද්ධීන් උපශාන්තව වීමංශනය කිරීමට යොමුවී ඇතිව විනිශ්චය කරුවෙකුගේ ස්වරූපයට වඩා විදාහඥයෙකුගේ භූමිකාවට සමීප වෙමින් භාවනානුයෝගියා සති සම්පචඤ්ඤයෙන් යුක්තව ලෝකයේ

#### ආගමෙන් තොරවූ විදනව

අභාන්තරය අවලෝකනය කරයි.

සදාචාරවාදී පරමාර්ථයන්ගෙන් විනිර්මුක්ත වූ විදාහාව මුළු මහත් මානව වර්ගයාටම අන්තරායක් නිර්මාණය කරයි. විදාහව විසින් යන්තුයක් නිර්මාණය කරදෙන අතර, එය අනුකුමයෙන් ආධිපතෳයට පත්වෙයි. වෙඩිල්ලක්, බෝම්බයක් මුළු ලෝකයේ ඉරණමෙහි

ආරක්ෂකයින් වන රාජා බලවතුන්ට විදහාව පුදානය කෙරෙන තහාගයෝ ය. මේ අතරතුර දී ඉතිරි මානව වර්ගයා වඩාත් කුමවත්ව මනුෂා සාතනය සිදුකළ හැකිවන පරිදි දිගු කාලීන පර්යේෂණයන් තුළින් නිෂ්පාදන කරන ලද නාාෂ්ඨික ආයුධ, විෂ වායු හා මාරක අවි තමන්ගේ හානිය සඳහා යොදාගනු ලැබේ දැයි භීතියෙන් පසුවෙයි. විදාහව මානව වර්ගයාට සදාචාර මාර්ගය පෙන්වාදීමට අසමත්වනවා පමණක් නොව එය විසින් මානවයාගේ තෘෂ්ණාව වර්ධනය වීමට අවශා පෝෂණයද සපයා ඇත.

මෙම මිනිස් ලෝකය සාමයේ, ආරක්ෂාවේ හා සන්තූෂ්ඨියේ ක්ෂේම භූමියක් බවට පත්කළ හැකි ය. විදාහාවෙන් තොරවූ ආගම අන්ධවන අතර, ආගමෙන් තොර විදාහාවද විකලාංගික ය.

#### බුදුදහමට උපහාරයක්

"අසීමිත කරුණාව මත පදනම් වූ බුදුදහමෙහි අන්තර්ගත පුඥ සමුදායට නවීන විදාහාවට ලෝකය යොමු කරවන භයානක ඉරණම නිවැරදි කරදීමට පුාණ භූත භූමිකාවක් පැවරී ඇත. අනාගතයේදී නිර්මාණය වන දීප්තිමත් සංස්කෘතියක් වර්ධනය කිරීමට හා පුරෝහනය කිරීමට අවශා විදාහත්මක පර්යේෂණයන්ට යෝගා මාර්ගෝපදේශනය සපයා දීමට, ආධාාත්මික මගපෙන්වීම

> සපයා දීමට බුදුදහමට හැකි ය. එය බුදුදහම වන්නේ ය" යයි පැවසීමෙන් විදාහඥ ඇල්බට් අයින්ස්ටයින් විසින් බුදුදහමට අගනා උත්කර්ෂයක් සපයා දී ඇත.

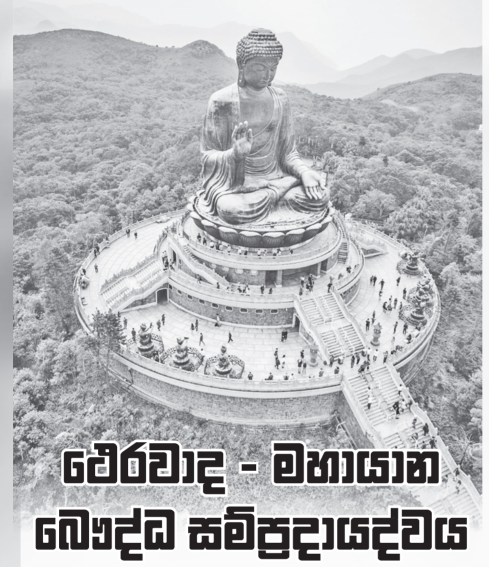
නූතන විදහාත්මක සොයාගැනීම් සමග ගැලපීම සඳහා බුදුදහමට කිසිදු සංශෝධනයක් අවශා නැත. බුදුදහම විදාහාව සමග ඒකාබද්ධව පුගමනය කරන බැවින් ද ඇතැම් අවස්ථාවල දී විදාහාව

කරන බැවින් ද විදහාවේ අනාවරනයන් හා නිශ්පාදනයන් හමුවේ ස්වකීය මතවාදයන් පවාරනය කිරීමට අවශානාවයක් නොමැත. බුදුදහම වූකලී මානවයාට තමාතුල හා තමාගේ පරිසරය තුළ අන්තර්කාලීනව පවත්නා විභවානාවයන් සොයාගැනීමට උත්තේජනය සපයමින්, ආගමික චින්තනයත්, විදාහත්මක චින්තනයත් ඒකාබද්ධ කරන හේතුව වන්නේ ය. බුදුදහම අකාලික දහමකි.

(ඉංගුීසි ලිපියක සිංහලානුවාදය)



සදාචාර ධර්මයෙන් තොර විදාහාවේ එකම පුතිඵලය අසීමත විනාශය ය. විදහාව රාක්ෂයෙකු බවට පත්වී ඇත. ආගමික පුතිපත්ති පූරනයෙන් මානවයා මෙම රාක්ෂ යා මෙල්ල කිරීමට අසමත් වුවහොත් මානවයා ඔහුගේ ගොදුරු බවට පත්වීම නියමිත ය. ආගමික මාර්ගෝපදේශනයෙන් තොරවන විදාහාව ලෝකය විනාශ කරනු ඇත. මීට පුතිවිරුද්ධ බලය කුමක්ද ? බුදුදහම වැනි ආගම් ධර්මයකට





පූජන ආචාර්ය වල්පොල රාහුල හිමි



🔑 ද අපි විශාල බෞද්ධාගමික 🕇 ජනතාවක් විසින් මතුකරන පුශ්නයක් වන ථෙරවාද හා මහායාන බෞද්ධ සම්පුදායයන් අතර පවත්තා වෙනස කෙබඳු ද යන පුශ්නය සාකච්ඡා කරමු. මේ පුශ්නයට අදාළ කරුණු සියල්ලම ඒවායේ තථා සංදර්ශයන් ඇසුරේ වීමංශනය කරමින් අප බුද්ධ ධර්මයේ ඓතිහාසික සංවර්ධනය දෙසට දුෂ්ටි කෝණය යොමු කරමින් මහායාන හා ථෙරවාද බෞද්ධ සම්පුදායයන්ගේ පුභවය හා සංවර්ධනය දෙසට අපගේ අවධානය යොමු කරමු.

බුදුන්වහන්සේ උත්පත්තිය කිුස්තු පූර්ව සත්වැනි ශතවර්ෂයේ දී සිදුවිය. පන්තිස් වැනි වියේ දී

සම්මා සම්බුද්ධත්වයට පත්වීමෙන් අනතුරුව අසුවැනි වියේ දී පිරිනිවන් පාතා තෙක් උන්වහන්සේ තමන් වහන්සේගේ පූර්ණ ආයුකාලය අඛණ්ඩව ධර්මය දේශනා කරමින් ද, උගන්වමින් ද ගතකළ සේක. බුදුන්වහන්සේ මෙලොව ජීවත්වු මිනිසුන් අතර අතිශයින් උට්ඨාන වීර්යවන්ත පුද්ගලයින් අතුරෙන් ද මූලිකත්වයට පත්වූ උත්තමයෙකු වූ සේක. බුද්ධත්වයෙන් පසුව ගතකළ සතලිස් පස් වසරක ජීවිතකාලය මුළුල්ලේම අඛණ්ඩව දිවා රැ නොබලා දිනපතා සැතපෙන කාලය පැය දෙකකට සීමා කොට ඉතිරි මුළු කාලය ධර්ම දේශනයෙහි යෙදෙමින් ගතකළ බව පුකට කරුණකි.

බුදුන්වහන්සේ සියලු තරාතිරම්වල පුද්ගලයින් සමග සාකච්ඡා පැවැත්වූ සේක. රජවරු, කුමාරවරු, බුාහ්මණයෝ, ගොවියෝ, ශාස්තුවන්තයින් මෙන්ම සාමානා

ජනයා ද උන්වහන්සේගේ ශුාතෘ ජනයා අතර වූහ. උන්වහන්සේ තමන් වහන්සේගේ දේශනා ශුොතෘ ජනතාවගේ බුද්ධි පුමාණයට හා අවබෝධන ශක්ති මට්ටමට ගැළපෙන අයුරින් සකස් කරගැනීමට සමත් වූ සේක. උන්වහන්සේගේ දේශනා "බුද්ධ වචන" යනුවෙන් හඳුන්වනු ලැබී ය. එකල ථෙරවාද හෝ මහායාන නමින් හඳුන්වනු ලැබූ දහමක් නොවී ය.

"භික්ෂු" හා "භික්ෂුණි" නමින් ශාසනයට කැපවූ පැවිදි සමාජයක් පුතිෂ්ඨාපනය කිරීමෙන් අනතුරුව බුදුන්වහන්සේ යටොක්ත භික්ෂු හා භික්ෂුණි ශාසනද්වයේ පැවැත්මට හා මාර්ග දර්ශනය සඳහා "විනය" නමින් ශික්ෂණ නීති සමුදායක් පනවා වදාළ සේක. ගිහි බැතිමතුන්ගේ යහපැවැත්ම සඳහා ද රීති සමුදායක් පණවන ලදී. ඉතිරි දේශනා සියල්ල වූ භික්ෂූන් භික්ෂුණින් මෙන්ම ගිහි ශුාවකයන් අමතා දේශනා කරන ලදී. සූතු සමුදාය "ධර්මය" යනුවෙන් හඳුන්වනු ලැබී ය.

#### පුථම ධර්ම සංඝායනාව

බුදුන්වහන්සේගේ පරිතිර්වාණයෙන් තුන්මසකට පසුව උන්වහන්සේගේ සමීප ශුාවකයන් වහන්සේලාගේ මුලිකත්වයෙන් රජගහනුවරදී ධර්ම සංඝායනාවක් පවත්වන ලදී. එකල ජීවමානව සිටි අතිශය සම්මානනීය වූ බහුශුැතවූ බුදුන්වහන්සේගේ සමීප ශුාවකයාණන් වහන්සේ වූ මහා කාශාප රහතුන් වහන්සේ මෙම සංඝායනාවේ මූලිකත්වය දැරු සේක. ධර්මය හා විනය නමින් අනෙහානා වශයෙන් අසමාන වූ ශාසනාංගයන්ද්වයක් වන "ධර්මය" හා "විනය" ක්ෂේතුයන්හි පරිණත විශේෂඥ විශාරදයන් දෙනමක් එකල ජිවමානව වැඩ සිටිසේක. ඉන් එක් තෙරුන් වහන්සේ කෙනෙකු වූයේ බුදුන්වහන්සේගේ අගු උපස්ථායක පදවිය දැරූ ආනන්ද තෙරුන් වහන්සේ වූ අතර, විශ්මය ජනක ස්මෘති ශක්තියක් උරුමව සිටි උන්වහන්සේ බුදුන්වහන්සේ දේශනා කළ සෑම ධර්මයක්ම ස්මෘතියෙන් උච්චාරණය කිරීමට සමත් වූ සේක. දෙවැනි තෙරුන්වහන්සේ වූයේ සියලුම ශික්ෂා පද පිළිබඳව වෛශාරදාෳයක් හා ඒවායේ පුයෝග ස්මෘතියෙන් දැරෑ උපාලි මහරහතන් වහන්සේ ය.

"ධර්ම" හා "විනය" නමින් හැඳින්වූ මෙම ධර්ම සම්භාර යුග්මය පුථම සංගීතියෙහිදී සජ්ඣායනය කරන ලදී. මෙම ධර්ම සම්භාර පිළිබඳව එකල කිසිදු මත භේදයක් මතු නොවීය. විනය නීති සම්බන්ධයෙන් පමණක් සීමිත සාකච්ඡාවක් සිදුවිය. අභිධර්මය පිළිබඳව කිසිදු සඳහනක් පවා නොවීය. බුදුන් වහන්සේගේ පරිතිර්වාණයට පෙරාතුව සංඝ පර්ෂදයට රිසිනම් "බුද්ධානු බුද්ධික" ශික්ෂාපද සංශෝධනය කරගැනීමට හැකි බව බුදුන්වහන්සේ ආනන්ද තෙරුන් වහන්සේට සැලකොට තිබිණ.

එනමුත් ඒ අවස්ථාවේදී සංවේගයෙන් වික්ෂිප්තව සිටි එකල පෘථග්ජන වූ ආනන්ද තෙරුන්වහන්සේට "බුද්ධානු බුද්ධික" ශික්ෂා පද පිළිබඳව අවශා අර්ථ නිරූපණයක් බුදුන්වහන්සේගෙන් ලබාගැනීම අතපසු විය. සංගීති කාරක භික්ෂූන් වහන්සේලාට මේ පිළිබඳව එකඟතාවයකට පැමිණීමට නොහැකි වූයෙන් කිසිදු විනය නීතියක් සංශෝධනය නොකළ යුතු අතර කිසිදු නව විනය පුඥප්තියක් ඇතුළත් නොකළ යුතු බවත් මහා කාෂාප තෙරුන්වහන්සේගේ තීරණය විය. මීට හේතු සාධක වශයෙන් අන්තර්ජාන තර්කයක් ඉදිරිපත් නොකළ නමුත් "බුදුන් වහන්සේගේ ආදාහන සෑයේ ගින්න නිවෙන්නටත් පෙරාතුව භික්ෂූන් වහන්සේලා විනය නීති වෙනස් කළේ" යයි බෞද්ධ ජනතාවගෙන් චෝදනාවක් මතුවිය හැකි බව උන්වහන්සේ වදාළ සේක.

සංගායතා කුියාවලියේ අංගයක් වශයෙන් සම්පූර්ණ ධර්ම සමුදාය විවිධ අභිධානයන් යටතේ කොටස් කොට එක් එක් ධර්ම කාණ්ඩය ස්මෘති ධාරන ශක්තියෙන් ආරක්ෂා කරගැනීම සඳහා ජොෂ්ඨ තෙරුන් වහන්සේලා වෙත පවරන ලදි. මේ අයුරින් බුද්ධ දේශිත ධර්මය ගුරු ශිෂා අනුකුමයෙන් වාචන මාර්ගයෙන් ආරක්ෂා කරගැනීම සඳහා භික්ෂූන් වහන්සේලා වෙත පවරන ලදී. තමන්ට පවරන ලද ධර්ම කාණ්ඩය ඒ ඒ භික්ෂු පර්ෂදය විසින් දිනපතා වාචනය කරමින් අනෙහානා වශයෙන් සංසන්දනය කරමින් කිසිදු ධර්ම පාඨයක් ලොප්වීමත්, නව සංකල්ප

අැතුළුවීමත් වළක්වාලමින් ආරක්ෂා කරනු ලැබීය. සජ්ඣායනයෙන් වර්ෂ ගණනාවකට පසුව එක් පුද්ගලයෙකු විසින් ස්මෘතිය පදනම් කොටගෙන ධර්මය පුතිනිර්මාණය කිරීමට වඩා වාචන මාර්ගයෙන් රැකගැනීම වඩාත් විශ්වසනීය වන බව ඉතිහාසඥයින්ගේ ඒකීය මතය වේ.

#### දෙවැනි ධර්ම සංගායනාව

පුථම ධර්ම සංගායනාවෙන් ශතවර්ෂයකට පමණ පසුව විනය පුඥප්තීන් සංඛාාවක් විමංශනය කිරීම සඳහා දෙවැනි ධර්ම සංගායනාව පවත්වන ලදී. බුද්ධ පරිනිර්වාණයෙන් තෙමසකට පසුව විනය නීති සංශෝධනයක් අවශා නොවූයේ මෙම කෙටි අන්තර්කාලය තුළදී ඊට තුඩුදෙන පුමාණයේ කිසිදු දේශපාලනික, ආර්ථික හෝ සමාජමය විපර්යාසයක් හට නොගත් නිසා විය. එනමුත් ශතවර්ෂයකට පසුව ඇතැම් ක්ෂුදු විනය රීතීන් වෙනස් කිරීමේ අවශාතාවයක් එක්තරා භික්ෂු පිරිසක් විසින් අවලෝචනය කරන ලදී.

කිසිදු විනය රීතියක් සංශෝධනය නොකළ යුතු බව සාධර්මික භික්ෂූන් වහන්සේලාගේ මතය වූ නමුත් තවත් පිරිසක් ඇතැම් විනය ශික්ෂා පද වෙනස් කළ යුතු බව තරයේ පුකාශකොට සිටියහ. මේ සම්බන්ධයෙන් පොදු එකඟතාවයකට පැමිණීමට නොහැකි වූ හෙයින් එක්තරා භික්ෂු පිරිසක් සංගායනාවෙන් නික්ම ගොස් "මහා සාංඝික" නමින් වෙනම නිකායක් පිහිටුවා ගත්හ. එම නිකාය මහා සාංඝික නමින් හඳුන්වනු ලැබූ නමුත් මහායාන නිකායක් වශයෙන් නම් කරනු නොලැබින. මෙම දෙවැනි ධර්ම සංගායනාවේදී විනය සම්බන්ධ කරුණු පමණක් සාකච්ඡා වූ අතර, ධර්ම කරුණු පිළිබඳව කිසිදු මතභේදයක් උද්ගත වූ බවට වාර්තා වී නොමැත.

#### තෙවැනි ධර්ම සංගායනාව

කිස්තු පූර්ව තුන්වැනි ශතවර්ෂයේදී ඉන්දියාවේ අශෝක අධිරාජා සමයේදී විවිධ නිකායයන්ට අයත් භික්ෂූන් වහන්සේලා බුද්ධ ධර්ම සංකල්ප පිළිබඳව දැරු මතවාද විශ්වතාවයන් සාකච්ඡා කොට ඒකමනිකත්වයක් ස්ථාපනය කරගැනීමේ අභිලාෂයෙන් තුන්වැනි ධර්ම සංගායනාව පවත්වන ලදී. මෙම සංගායනාවේ දී සාකච්ඡා වූ

කරුණු විනය ශික්ෂාපදයන්ට සීමා නොවූ අතර ධර්ම කරුණු දක්වා ද වහාප්ත විය. සංගායනාවේ සාකච්ඡා අවසානයේ දී මෙහි මූලිකත්වය ගෙන කුියාකළ මොග්ගලිපුත්ත තිස්ස හිමිපාණෝ ඇතැම් නිකායිකයින් දැරු මිතහා දූෂ්ටික මතවාද ඛණ්ඩණය කරමින් සම්මත ස්ථාවරය ලේඛනගත කොට කථාවත්ථු නමින් පුස්තකයක් නිෂ්පාදනය කළ සේක. මෙම සංගායනාවේ දී පිළිගෙන සම්මත කරන ලද ධර්මය ථෙරවාදී බුද්ධ ධර්මය වශයෙන් නම්කරන ලද්දේ ය. මෙම සංගායතාවේ දී ගන්නා ලද තවත් තීරණයක් වූයේ අභිධර්ම පිටකය ද තුිපිටකයේ කොටසක් වශයෙන් බුද්ධ දේශනාවට ඇතුළත් කිරීම ය.

මෙම තෙවැනි ධර්ම
සංගායනාවෙන් පසුව අශෝක
රජතුමාගේ පුතුයා වූ මහින්ද
රහතත් වහන්සේ විසින් තිපිටක
ධර්මය හා මෙම ධර්ම සංගායනාවේ
දී සාකච්ඡාවට භාජනය කරන ලද
අට්ඨකථා සමූහයක් සමග ලංකාවට
වැඩම කිරීම සිදුවිය. උන්වහන්සේ
විසින් රැගෙන එන ලද මෙම
අට්ඨකථා සමුදායෙන් එක් පිටුවක්
පවා නැසීයා නොදී අද දක්වා
සුරක්ෂිත වී ඇත.

මෙම ගුන්ථ සියල්ලම බුදුන්වහන්සේ දේශනා පැවැත්වූ මාධාය වූ මාගධි භාෂාව පදනම් කරගෙන පුභව වූ පාලි භාෂාවෙන් රචනා වී ඇත්තේ ය. මෙම අවධියේ දී මහායාන යනුවෙන් හඳුන්වනු ලද කිසිදු ධර්ම සම්මුතියක් නොවී ය.

#### මහායානයේ සම්භවය

කිස්තු පූර්ව පුථම ශතවර්ෂ යත් සම්මත වර්ෂ කුමයෙන් පුථම ශතවර්ෂයත් අතර යුගයේ දී බිහිවූ සද්ධර්ම පුණ්ඩරික සූතුයේ පුථම වරට හීනයාන මහායාන යනුවෙන් පදාර්ථද්වයක් සඳහන් වී ඇත.

මෙම යුගය හා දෙවැනි ශතවර්ෂය අතරතුර දී පමණ "මහායාන" සංකල්පය නිශ්චිතව විගුහ කරනු ලැබිණ. මේ යුගයේ බිහිවූ ශාස්තෘවරයෙකු වූ නාගර්ජුන පාදයන් විසින් මහායාන සංකල්පය හා ශුනානා ධර්මය විකාශනය කොට ලොව පවත්නා සියලු ධර්ම ශුනා බව මාධාාමික කාරිකා නම් කුඩා ගුන්ථය මගින් සනාථ කොට දක්වන ලදී.

සිව්වැති ශතවර්ෂයේ බිහිවූ මහා පුභුයන් යුග්මයක් වූ අසංග හා වසුබන්ධු ශූරීහු මහායාන දර්ශනය විකාශනය කොට ගුන්ථ විශාල සංඛාහවක් නිර්මාණය කළහ. සම්මත වර්ෂ පළමු ශත වර්ෂයෙන් පසුව මහායානිකයෝ ස්වකීය දර්ශනය පිළිබඳව නිශ්චිත ස්ථාවරයක් ඉදිරිපත් කළ මහායාන හා හීනයාන යනුවෙන් හඳුන්වනු ලැබූ බෞද්ධ දර්ශන පුභේදද්වයක් නිශ්චිත වශයෙන් පුචලිත වූයේ ඉන් පසුව ය.

අප හීනයාන හා ථෙරවාද අභිධානද්වය ඒකීය අර්ථයෙන් නොසැලකිය යුතු ය. මක්නිසාද යත් මෙම ථෙරවාද හා හීනයාන පාරිභාසික පද යුගලය පර්යාය වාචි නොවන නිසා ය. ථෙරවාද ධර්මය කිස්තු පූර්ව තුන්වැනි ශතවර්ෂයේ දී ලංකාවට අවතීර්ණ වන අවධියේ මහායාන යනුවෙන් කිසිදු ආගමික සම්පුදායයක් බිහිවී නොතිබින. හීනයාන නිකාය සංඛ්‍යාවක් භාර<mark>න</mark> දේශයේ ස්වාධීනව විකාශනය වෙමින් පැවති අතර ශීු ලංකාවේ පැවති බුද්ධාගම සමග මේවායේ කිසිදු සම්බන්ධයක් නොවී ය. වර්තමානයේ ලෝකයේ කිසිදු දේශයක හීනයානය නමින් හැඳින්වෙන ආගමික නිකායක් නොමැත.

මේ තත්ත්වය සලකා 1950 දී කොළඹදී සංස්ථාපනය කරන ලද ලෝක බෞද්ධ සම්මේලනයේ දී වර්තමානයේ ශී ලංකාව, තායිලන්තය, මියන්මාරය, කාම්බෝජය ආදී රාජාවල පවත්තා බුදුසමය හැඳින්වීම සඳහා "හීනයාන" නම් අභිධානය භාවිතා කිරීම අත්හලයුතු බවට තීරණයක් සම්මත කරගන්නා ලදී. ථෙරවාද, මහායාන හා හීනයාන බෞද්ධ නිකායයන් පිළිබඳව ඉදිරිපත් කළ හැකි අති සංක්ෂිප්ත ඉතිහාසය මෙපරිදි ය.

#### මහායාන හා ථෙරවාද බුද්ධ ධර්ම

මීළඟට අපි මහායාන හා ථෙරවාද බෞද්ධ සම්පුදායයන් අතර පවත්නා වෙනස සංක්ෂේපයෙන් වීමංශනය

වසර ගණනාවක් මුළුල්ලේ වුව ද මහායාන බෞද්ධ ධර්මය ඉගෙනීමෙහි යෙදී සිටියෙමි. මා වඩාත් ගැඹුරින් මෙම විෂය විමංශනය කරත්ම මට විදාහාමාන වූ තත්ත්වය වූයේ බුද්ධ ධර්මයේ මූලික සිද්ධාන්තයන් සම්බන්ධයෙන් මෙම සම්පුදායද්වය

අතර කිසිදු විසමතාවයක් නොමැති බව ය.

මගේ දර්ශනය මෙපරිදිය :

01. සම්පුදායද්වයම නිර්මාතෘ ශාස්තෘවරයා වශයෙන් ගෞතම බුදුන් වහන්සේ පිළිගනිති.

02. චතුරාර්ය සතා ධර්මය සම්පුදාය දෙකෙහිම සාකලායෙන් එක සමාන ය.

03. ආර්ය අෂ්ඨාංගික මාර්ගයද සම්පුදායද්වයෙහිම සමරුජීය.

04. පටිච්ච සමුප්පාද ධර්මය ද

එපරිදිම සම්පුදායද්වයෙහිම සමරූජීය. 05. විශ්වයේ නිර්මාපකයෙකු මෙන්ම එහි කිුයාකාරිත්වයේ පාලකයෙකු වශයෙන් ලෝක පාලක නිර්මාතෘ දෙවියෙකු පිළිබඳ නාහය සම්පුදායද්වයම පුතික්ෂේප කරයි.

06. මෙම නිකායද්වය අනිතා - දුක්ඛ - අනාත්ම සංඛාන නිලක්ෂණ ධර්මය මෙන්ව - සීල - සමාධි - පුඥ සංඛාන නිශික්ෂාව ද එකසේ පිළිගනිති.

මේවා බුද්ධ ධර්මයෙහි අන්තර්ගත කේන්දීය ධර්මයන් වන අතර, මේ සියල්ලම මෙම සම්පුදායද්වය විසින් සමාන භක්තියෙන් පිළිගෙන ඇත. මෙම ධර්ම

අනෙහානහ වශයෙන් අසමාන වන ඇතැම් අවස්ථා ද ඇත්තේ ය. අතිශයින්ම පුකට වෙනසක් පවත්තේ බෝධිසත්ව පරමාර්ථය අරභයා ය. මහායාන ධර්මයේ මුඛාාර්ථය බවට පත්වී ඇත්තේ බුද්ධත්වය කරා යොමුවන බෝධිසත්ව පරමාර්ථය වන අතර ථෙරවාද ධර්මයේ පදනම වන්නේ බැතිමතෙකු විසින් අර්හත් ය. බුදුන්වහන්සේ ද මුලික වශයෙන් අර්හත් වරයෙකු වූ බව මෙහිලා සඳහන් කළ යුතු ය. පච්ඡේක බුදුවරයෙකු ද මූලික වශයෙන් රහත් උතුමෙක් වේ. ශුාවකයෙකුට අර්හත් පදවියට පත්විය හැකි ය. අරහත් යානයක් පිළිබඳව මහායාන පෙළ ගුන්ථයන්හි කිසිදු සඳහනක් නොදක්නා ලැබේ. එම ගුන්ථයන්හි වාවහාරය අනුව බෝධිසත්ව යානය,



පුතෙනක බුද්ධ යානය හා ශුාවකයාන වශයෙන් යාන්තුයක් සඳහන් වේ. ථෙරවාදී සම්පුදායයේ මෙම යාන්තුය නොහොත් තිුවිධ බෝධිය අර්හත් බෝධි, පතෞකබෝධි හා සම්මා සම්බෝධි වශයෙන් හැඳින්වේ.

සංසාරගත සත්ත්වයින් ස්වකීය විමුක්තිය සලසාගත යුතු යයි පණවා තිබීමෙන් ථෙරවාද ධර්මය ආත්මාර්ථකාමී විමුක්ති මාර්ගයක් වශයෙන් ඇතැම් හූ සලකති. නමුත් ආත්මාර්ථකාමියෙකු සම්බෝධියට පුාප්තවන්නේ කෙසේද ? මෙම සම්පුදායද්වයම යාන්තුයම උත්කෘෂ්ඨත්වයෙන් සලකන අතර බෝධිසත්ව යානය පරමාදර්ශී මෙන්ම ශේෂ්ඨ තම යානය වශයෙන් සැලකේ. මහායාන සම්පුදාය ගුඩවාදී බෝධිසත්ව පරපුරක් නිර්මාණය කර තිබෙන අතර, ථෙරවාදය බෝධිසත්වයා මානවයින් අතර තවත් මානවයෙකු වන අතර ඔහු මනුෂායින් අතර කේවල පරිපූර්ණත්වය සාක්ෂාත් කර ගැනීම සඳහා මුළු ජීවිතයම කැපකර සිටිමින් අවසානයේ දී මුළුමහත් ලේකයාගේ ශුභ සිද්ධිය හා සකල ලෝකවාසීන්ගේ සන්තුෂ්ඨිය සලසා දී ම ජීවිතයේ පරමාර්ථය කරගත් උත්කෘෂ්ඨ පුද්ගලයෙකු වශයෙන් සලකයි.

#### බුද්ධත්වයේ පුභේදතුයක්

බුද්ධත්වයේ පුභේද තිුකයක් ඇත්තේ ය. ඒවා වන්නේ පුථමයෙන්

ඇතැමුන්ගේ මතය වී ඇත්තේ නාගර්ජුන පාදයන් විසින් තර්ක විතර්ක මගින් සාකච්ඡාකොට හඳුන්වා දී තිබෙන ශුනසතා ධර්මය අතුසන්තයෙන්ම මහායාන ධර්මයක් බව ය. එනමුත් සතූූූූ වශයෙන්ම එම ධර්මය අනාත්ම ධර්මය හා පටිච්ච සමුප්පාද ධර්මය මත පදනම් වූ ධර්මයක් බව පුාථමික ථෙරවාදී පෙළ සාහිතෳය විමසීමේදී පුත¤ක්ෂ වේ.

වඩා හීනවූ පාරිශුද්ධියක් ලබාගත් උත්තමයෙකි. තුන්වැනිව, ශාවක බුදුවරයා වශයෙන් සැලකෙන්නේ අර්හත්භාවය ලබාගත් සම්මා සම්බුද්ධ ශාවකයා ය. මෙම උත්තමයින් තිදෙනාම සාක්ෂාත් කරගන්නේ සාකලපයෙන්ම එකම නිර්වාණයකි. එකම වෙනස වන්නේ සම්මා සම්බුදු වරයෙකු අන් දෙවර්ගයේම බුදුවරුන්ට වඩා උත්කෘෂ්ඨ ලක්ෂණයන්ගෙන්ද, කුසලතාවයන්ගෙන් ද, පුඥ මහිමයෙන් ද උපලක්ෂිතව සිටීම ය.

ඇතැමුන්ගේ මතය වී ඇත්තේ නාගර්ජුන පාදයන් විසින් තර්ක

විතර්ක මගින් සාකච්ඡාකොට හඳුන්වා දී තිබෙන ශූනානා ධර්මය අතාන්තයෙන්ම මහායාන ධර්මයක් බව ය. එනමුත් සතා වශයෙන්ම එම ධර්මය අනාත්ම ධර්මය හා පටිච්ච සමුප්පාද ධර්මය මත පදනම් වූ ධර්මයක් බව පුාථමික ථෙරවාදී පෙළ සාහිතාය විමසීමේදී පුතාක්ෂ වේ.

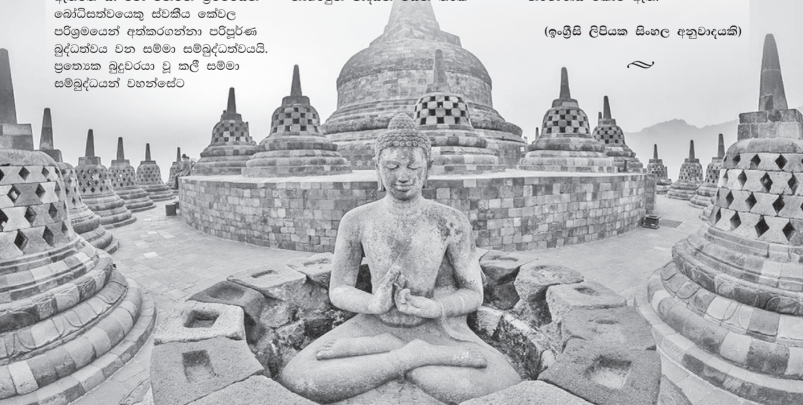
දිනක් ආනන්ද තෙරුන් වහන්සේ බුදුන්වහන්සේගෙන් මෙසේ විමසු

"භාගාවතුන් වහන්ස ජනයා ශූතානාවයක් පිළිබඳව කථාකරති. ස්වාමීනී ශූනාෘත්වය යනු කුමක් දැයි පහදා දෙනු මැනවී"

මීට බුදුන් වහන්සේගේ පිළිතුර මෙබඳු විය.

"ආනන්දය, ආත්මයක් නොමැත. ආත්මයක් වශයෙන් ගතහැකි කිසිවක් ලෝකයේ නොමැත. එවැනි ලෝකය ශූනාය" නාගර්ජූන පාදයන් විසින් 'මාධාාමික කාරිකා නම් අභිරමණීය කෘතිය සම්පාදනය කිරීමේ දි මෙම සංකල්පය පාදක කොටගෙන විවිධ අයුරින් විශ්ලේෂණය කොට විස්තර කොට මෙම විශ්මය ජනක කෘතිය රචනාකොට ඇත. හැරත් ශූනානා සංකල්පය වූ කලී ථෙරවාදී ධර්ම ගුන්ථයන්හි බීජ අවස්ථාවේ පවත්නා කේන්දුිය ධර්මයක් වන්නේ ය.

මහායානිකයින් විසින් මෙම මුල බීජය විකාශනයකොට විශ්මය ජනක මනෝවිදහාවක් හා දර්ශනවාදයක් නිර්මාණය කොට ඇත.





# කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ පුවෘත්ති

#### වාර්ෂික ශිෂෘත්ව පුදානෝත්සවය

කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමය විසින් විශ්ව විදාහල අධාහපනය ලබන උපාධි අපේක්ෂකයින් හා බොරැල්ල අවට හා කතරගම විදුහල්වලින් තෝරාගත් උසස් පෙල හදාරන සිසු දරුවන් වෙනුවෙන් 2020 වර්ෂ ය සඳහා ශිෂාත්ව පිරිනැමීමේ උත්සවය 2020.01.25 වෙනි දින බොරැල්ලේ පිහිටි සංගම් මුලස්ථානයේදී සිදු කරනු ලැබීය.

මෙම වසරේ වාර්තාගත ලෙස විශ්ව විදහල සිසුන් 516 දෙනෙකුට ද, අ.පො.ස උසස් පෙල සිසුන් 75 දෙනෙකුට ද ශිෂහාධාර පිරිතමත ලද අතර ඒ සඳහා සංගමය රු. මිලියන 13.3 ක් වෙන් කර ඇත.

මෙම ශිෂාාධාර සබරගමුව, පේරාදෙණිය, රුහුණු , රජරට, වයඹ, ඌව වෙල්ලස්ස, නැගෙනහිර, මොරටුව, යාපනය, කොළඹ, කැළණිය, ශී ජයවර්ධනපුර, අග්නිදිග හා සෞන්දර්ය විශ්ව විදාහලවලින් තෝරා ගන්නා ලද සමෘද්ධිලාභි දක්ෂ සිසුන් ද එමෙන්ම කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගම් මූලස්ථානය අවට පිහිටි බොරැල්ල සුසමයවර්ධන විදහාලය, දේවි බාලිකා විදාහලය, ඩීඑසී සේනානායක විදහාලය, ගෝතමි බාලිකා විදහාලය, යශෝධරා බාලිකා විදාහලය, ආනන්ද බාලිකා විදාහලය, ආනන්ද විදහාලය, නාලන්ද විදහාලය, රත්තාවලි බාලිකා විදාහලය සහ කතරගම පිහිටි කතරගම ජනාධිපති විදාහලය, සෙල්ල කතරගම මධා මහා විදාහලය, උසස් පෙල හදාරන ආර්ථික අපහසුතා ඇති බෞද්ධ පාසල්වල දරුවන් සඳහා ද ශිෂාන්ව පිරිනමන

මෙම ශිෂාත්ව පිරිතැම්ම සඳහා මූලා අනුගුහය දක්වන්නේ විවිධ ආකාරයෙන් සංගමය සඳහා පරිතාාග කරන පරිතාාගශිලීන්, භාරකාර අරමුදල්වලින් සහ එතෙර සිටින ශී ලංකාවේ පරිතාාගශීලින්ගෙනි.

මෙම උත්සවයේ පුධාන ආරාධිත අමුත්තා වූයේ ,කොළඹ විශ්ව විදහාලයේ උපකුලපති මහාචාර්ය චන්දිකා එන්. විජේරත්න මැතිනිය යි. ඒදින විශේෂ අමුත්තිය ලෙස ඔලිම්පික් පදක්කම්ලාභිනී සුසන්තිකා ජයසිංහ මැතිනිය සහභාගි වූවාය.

#### දහම් පාසල් එක්දින වැඩමුළුව -යටියන්තොට

කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ දහම් පාසල් ගුරු පුහුණු, නායකත්ව පුහුණු හා දෙමාපියන් දැනුවත් කිරීමේ එක් දින වැඩමුළුවේ තවත් එක් වැඩසටහනක් 2020 ජනවාරි මස 26 වෙනි දින යටියන්තොට සිරි නන්දාරාම විහාරස්ථානයේ දී පවත්වනු ලැබී ය.

දිනය පුරා පැවති මෙම වැඩමුළුව සඳහා දහම් පාසල් ගුරු භවත්හු, දහම් පාසල් ශිෂා නායකයන් හා දහම් පාසල් දරු දැරියෝ, දෙමාපියවරු 462 දෙනෙක් සහභාගි වූහ.

මෙම උත්සවයට සමගාමීව මෙම සංගමය හා "හෙල්ප් එජ්" ආයතනය ඒකාබද්ධව වැඩිහිටියත් 100 දෙනෙකු සඳහා අක්ෂි සායනයක් ද පවත්වනු ලැබු අතර, දහම් පාසල් සංවර්ධන ව්‍යාපෘතිය යටතේ මූලාාධාරයක් ලැබිය යුතු බවට නිර්දේශ වූ ශ්‍රී සුදර්ශන දහම් පාසල, වැලිහෙලතැන්න, ශ්‍රී සුචරිතෝදය දහම් පාසල, කිතුල්ගල යන දහම් පාසල් දෙකෙහි සංවර්ධන කටයුතු සඳහා සංගමය විසින් රු. 100,000/- බැගින් මුලාා පරිතාාගයන් දෙකක් ද ලබාදෙන ලදී.

යටියන්තොට පුාදේශීය ලේකම් ආර්.කේ. සමන් අනුර හා සමායෝජක සුරත් බන්දුල ශාසනාරක්ෂ ක බල මණ්ඩලයේ ලේඛකාධිකාරි පුජාපාද වීල්ගමුවේ රතනසාර ස්වාමීන් වහන්සේ ද මෙම වැඩමුළුව සංවිධානය කිරීමට සංගමයට සහාය වූහ.

එක්දින ගුරු පුහුණු වැඩමුළුව භාර ලේකම් හා සංගමයේ කෘතාාධිකාරි මණ්ඩල සභික ආචාර්ය පද්මසිරි රණවකආරච්චි මහතාගේ මෙහෙයවීම යටතේ සංවිධානය වු මෙම වැඩසටහනට සංගමයේ උප සභාපති කුසුමබන්දු සමරවිකුම මහතා ද සහභාගි විය.

මේදින දේශන පවත්වන ලද්දේ ගුරු
පුහුණු වැඩමුළුව භාර ලේකම් සහ සංගමයේ
කෘතාාධිකාරි මණ්ඩල සහික පද්මසිරි
රණවකආරච්චි මහතා, පුලසිතිපුර අධාාපන
පිඨයේ උප පිඨාධිපති සමන් පත්මකුමාර මහතා,
බෞද්ධ කටයුතු දෙපාර්තමේන්තුවේ දහම් පාසල්
අංශ පුධානි ජයසුන්දර පෙරේරා මහතා සහ
රාජා භාෂා දෙපාර්තමේන්තුවේ භාෂා අධිපති
ලසිත් නලන්ත යන මහත්වරුන් විසින් ය.

### ශුීමත් ඩී.බී. ජයතිලක ගුණානුස්මරණ උත්සවය

ශීමත් ඩී.බී. ජයතිලක මැතිතුමාණන්ගේ 152 වන ජන්ම දින සැමරුම 2020. 02. 13 වෙනි දින පස්වරුවේ සංගම් පුධාන ශාලාවේදි පවත්වන ලදී.

සංගමයේ සභාපති මද්දුමගේ ආරියරත්න මහතා ජයතිලක පිළිරුවට මල් මාලාවක් පැළඳවු අතර එම අවස්ථාවට හිටපු සභාපති දේශබන්දු තිලක් ද සොයිසා මහතා ද සහභාගි විය.

ඉංගීසි මාධායෙන් පුධාන දේශණය පවත්වනු ලැබුවේ මහාචාර්ය කේ.එන්.ඕ. ධර්මදාස මහතා විසින් ය. සභාපති මද්දුමගේ ආරියරත්න මහතා විසින් දේශකයාණන් හඳුන්වා දෙනු ලැබීය.

"The study of the National Heritage in our Universities.. A Historical Perspective" යන මාතෘකාව ඔස්සේ දේශනය පැවති අතර ගුණානුස්මරණ උත්සවය සඳහා කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ ගරු සභාපතිතුමා ඇතුළු පාලන මණ්ඩලයේ නිළධාරින් ද ශුීමත් ඩි.බී. ජයතිලක මැතිතුමන්ගේ ඥතීන් ඇතුලු සම්භාවනීය පිරිසක් ද සහභාගි වුහ.

මේදින උත්සවයේ ස්තුති කථාව කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ ගරු උප සභාපති අනුර සේරසිංහ මහතා විසින් සිදු කරන ලදී.

### නාට තරග වැඩමුළුව

කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමය මගින් වාර්ෂිකව පවත්වා ගෙන එනු ලබන නාටා තරගාවලියේ නාටා වේදිකා ගත කිරිමේදී නාටාවල පොදු අඩුපාඩුකම් මඟ හරහා ගෙන උසස් රසවින්දනයක් සහ ගුණාත්මක බවින් යුක්ත නිර්මාණයන් වේදිගත කිරීමේ අරමුණ ඇතිව නාටා එක්දින වැඩමුළුවක් 2020. 02. 29 වන දින සංගම් පුධාන ශාලාවේදී පවත්වන ලදී.

ඒදින දේශණ පවත්වනු ලැබුවේ, අමිතා රබ්බිඩිගල මහත්මිය සහ විමලරත්න අධිකාරි මහතා විසින් ය. නාටා තරගාවලිය සඳහා සහභාගි වීමට නියමිත ගුරු භවත්හු සහ සිසු දරුවෝ වැඩමුළුවට සහභාගි වුහ.

එම වැඩමුළුව සඳහා සංගමයේ සභාපති මද්දුමගේ ආරියරත්න, නාටා භාර ගරු ලේකම් සහ උප සභාපති දයා වීරසේකර මහතා සහභාගි වු අතර පැමිණ සිටි පිරිස පිළිගනු ලැබුවේ ගරු උප සභාපති සුනිල් එස්. සිරිසේන මහතා විසින් ය.







# The Buddhist

Founded 1888

Editor in chief - Mr. Sunil S. Sirisena Editor - Mr. Piyadasa Wattegama Asst: Editor - Mr. Kusumabandu Samarawickrama

Vol. CXXXX

BE2564

No. 1 - 2

May & August

CE 2020

#### ✓ Editorial

#### Let us resolve to be Mindful

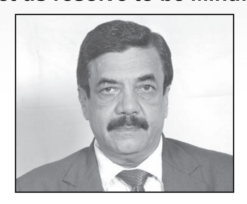
The Vesak Full Moon Day not only represents the holiest day of the year for religious observances of Sri Lankan Buddhists but also provides an occasion for Buddhist Devotees who esteem engagement in practical spiritual observances above ritualistic performances to engage with earnestness in whatever activities that open the way to the Noble Path: Both I who am drafting this Message as well as you who are readers are engulfed in a continuous process of existence that originated with birth and is destined to terminate on death. We have no way of escape from this stark reality.

The Covid 19 Pandemic has demonstrated to Sri Lankan population one significant fact. That is the everlasting significant of the importance of paying greater attention to practical religious observances. It is an invariably observable feature that every Vesak Festival is celebrated by ordinary Buddhist by the performance of religious activities such as congregations of Temples, Participation as Listeners at Dhamma Discourses, Almsgivings to the Sangha engaging in Meditation exercises as well as engaging in other popular celebrations such as illumination of residential premises with electing jets or Veask Lanterns decoration of premises with various adornments. Another feature that is observed is the erection of illuminated pandals at various locations, holding charitable Feeding Centers, and invariably, though incongruous with the Serenity of the occasion, displaying of various frolic performances.

For the ordinary Buddhist, the Vesak Festival is an occasion to serenity Commemorate with devotion the Three Significant events of the life of the Buddha. For a few Buddhists it provides a marvellous opportunity to display their affluence, Social prowess and popularity. However Virtuous and Disciplined Venerable Bhikkhus, learned in the Dhamma, quite appropriately exerted themselves with the objective of expounding to the Devotees the impermanence of worldly existence succinctly embodied in the well known stanza recited when offering flowers which says.

"Even as these flowers must fade, so does my body march to a state of destruction"

Embodied in this stanza is the objective of revealing to the Devotees the Fundamental Truth of existence that enables humanity to realize Nibbana. Buddha has admonished in the Dhammadayada Sutta that Buddhist Devotees should dedicate themselves more ardently to the task of conforming to the sacred tenets of the



Dhamma than to performing worldly rituals.

One should not hastily misconstrue from what we present herein that we denounce or degrade the value of conventional ritual. Whatever be the reward or blessing we may be expecting from the practice of erecting Buddha statues at every road junction or holding large scale offerings of lighted lamps or massive offerings of flowers at Dagobas with the participation of hundreds of devotees, if the occasion is otherwise utilized for the performance of practical religious observances we would be entering the sacred path delineated for us the pious devotees by the Supremely Enlightened Tathagatha Buddha Gotama.

We presented the foregoing preamble with the objective of drawing your attention to a number of deflections that could lead you to a path of suffering due to your failure to appreciate the true meaning and direction of Dhamma due to a profusion of worldly rituals.

Government had made a timely appeal to the Buddhist public to limit the performance of their celebrations and performance of religious observances pertaining to the Vesak Festival this year to the confines of their residences as a precautionary measure in view of their possible impact on Covid – 19 Pandemic presently affecting the country. Unlike during the previous years this limitation made it imperative for us to devote our attention to the performance of practical spiritual exercises such as observance of Precepts and Meditation Exercises. Likewise, when we reflect deeply on how this pandemic has affected our lives, being ordinary human beings we become aware how it has affected our lives equally without discriminating any one on consideration of nationality, race, caste, wealth, power or any other factor. Hence a moment has

arisen for all human beings to organize their activities with due mental concentration.

It was not an easy task for the Supremely Enlightened Buddha who had attained such position after fulfilling the Perfections throughout a period of countless epochs in the past, to explain to ordinary human beings the profound doctrine that He had discovered and comprehended.

That was due to the fact that the populace that comprised his audience was one that was immersed in a profusion of false beliefs and misconceptions. Due to this fact alone they were bereft of Right Mindfulness. Is not what we observe today in the present day society a situation similar to what obtained then? Mind operates not according to man's desires but according to dictates of the mind itself. Hence it is not an easy task to retain the mind concentrated on one particular object. Spread of diseases is also influenced by this uncontrollable nature of the mind. Satipatthana Sutta clearly indicates that the simplest device to control the mind is the practice of Breathing Meditation.

Man is driven to commit various acts of corruption, crime and misdemeanour including homicides due to this lack of commitment to modulate his life in keeping with the tenets of Right Mindfulness. In the circumstances, let us endeavour to treat Covid 19 calamity as stimulant to cultivate the practice of Mindfulness from our living abodes. Let us act with alertness and maintain the purity of our minds that are congenitally pure, from all subsequent tendencies to deteriorate.

The fact that the moral principle of Mindfulness (Sati) is included as an item in the Noble Eight fold Path, as Right Mindfulness (Samma Sati), as one of the Factors of Enlightenment, as a faculty in the Five Faculties and as one of the Four Bases of Mindfulness in the cluster of Four Foundations of Mindfulness in the Satipatthana Sutta is ample evidence that confirms the Supreme importance of this Virtue of Mindfulness.

Hence, on this Vesak Full Moon Poya Day let us make a firm resolution to accord utmost importance to this Moral Virtue of Mindfulness and dedicate ourselves to the fulfillment of practical moral and religious observances with devotion.

May All Beings be Well and Happy.

Sunil S. Sirisena Editor-in-Chief

# Message of the Hony. President of the Colombo Young Men's Buddhist Association

This year in which the 2564th Buddhist calendar year dawns, I am glad to have got the opportunity of extending my respectful thanks, through 'THE BUDDHIST', the quarterly magazine Published by the Association, to all of you who have joined hands with us, The pioneer Buddhist Organization, for religious and social promulgation.

Due to the Covid19 pandemic, all our services were handicapped during the past few months, and it was arranged to merge the Vesak and August issues, and publish as one issue.

The Colombo Young Men's Buddhist association works with the exclusive purpose of building up a good society, and "The Buddhist", the quarterly magazine carries very valuable articles, essays and sermons etc.. and I wish to thank all volunteers who work in collaboration with us in this regard.

Through this magazine you will be informed about the sermons brought to light by Buddhism, as well as the other services rendered by the Association.

It is my ardent wish that this Buddhist magazine, published both in Sinhala and English languages, be published more and more with great success.

May the triple gem bless you!

Maddumage Ariyaratne Hony. President



# Message of the Hony. Gen. Secretary of the Colombo Young Men's Buddhist Association

'The Buddhist' magazine is a very important feature among the programmes and projects of the Colombo Young Men's Buddhists Association, and I am glad to have got the opportunity of writing a message to its Vesak edition, and the quarterly August issue in this Buddhist calendar year 2564.

It is not necessary to explain how our country had to face the world-wide Covid 19 pandemic during which all the activities were handicapped. As soon as things got better we have resumed our delayed activities. In such a background, it was possible as usual to publish the magazine which comprises valuable articles and essays, and I wish to extend my heartfelt thanks to all the members of the editorial staff for their devoted contributions.

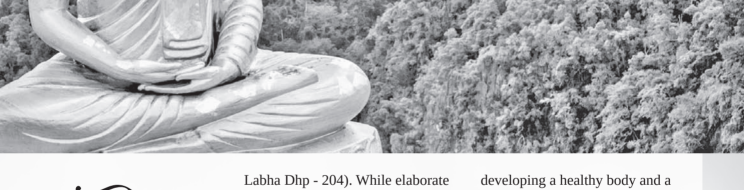
Also, I wish to remember all the writers and former editorial staff members who contributed their might to publish this quarterly magazine continuously up to this day.

Day by day the quality of the magazine is enhanced through the Buddhist articles, essays, sermons and messages that address the present day needs of the readers, and I also wish to extend my respectful thanks to the present editors and staff members, the efficient writers and the members of the clergy and all those who have contributed to publish this issue.

It is my sincere wish that 'The Buddhist' magazine published quarterly by the Colombo Young Men's Buddhists Association be successful day by day.

Mahendra Jayasekara Hony. Gen. Secretary

# Buddha Dhamma and Human Health







ven though the fundamental **C** objective of Buddha Dhamma is to proclaim to humanity the way to release from the woes of Samsara, Buddha's teachings include a multitude of guidelines that enable them to lead their mundane lives successfully while roaming in Samsara until they finally attain the Supreme Bliss of Nibbana. Good health is a condition of life essential for the lasting happiness of every human being. It was in acknowledgement of this fact of life that Buddha had declared "Health is the Supreme Gain (Arogya Parama

guidelines for the preservation of environmental, physical and mental health enunciated by the Buddha with the objective of ensuring a community of healthy individuals, both Monastic and Lay, are found in abundance in all sections of the Tripitaka, the major proportion of these admonitions is found in the Vinaya Pitaka embodying rules of Monastic Discipline Prescribed for Bhikkhus and Bhikkunis. There are many commentators on Buddhism who hold the view that Buddhism holds for us only a code of conduct for realizing the Bliss of Nibbana and Mental peace. It is true that Buddhism accepts the fact that a healthy mind cannot survive without a healthy body, Likewise the Tripitaka also upholds the view that a healthy and salubrious environment is also a requisite for

healthy mind.

Buddhism is an altruistic religion which was promulgated with the objective of elevating humanity to a high level of comprehensive happiness and felicity. By calling this condition as a state of comprehensive felicity and happiness; what is meant is not well being in the present existence followed by continuity in Samsara alone but also the Final Salvation on termination of samsaric existence by attaining Nibbana. When we bow down and Venerate a Bhikkhu he would bless us with the customary benediction "May you be well" (Sukhi hotu). Likewise when we practice spreading feelings of loving kindness we normally pronounce the blessing "May All Beings be Happy" (Sabbe Satta Bhavantu Sukhitatta).

Both life styles namely self mortification (attakilamathanuvoga) and Addiction to Sensual Pleasures also called Self-Indulgence (Kama Sukhallikanuyoga) being extreme practices are not conductive to our physical or mental well being. The unfailing system of discipline advocated by the Buddha for the realisation of Nibbana was the Middle Path (Maijima Patipada) as expounded in the First Discourse delivered to the Five Ascetics. Nibbana can be realised by following the system of moral discipline and practice which delineates a system avoiding both extremes of over-indulgence in sensual gratification as well as the self-infliction of physical tortures. Even modern Medical Science has accepted that both practices of excessive consumption of scrumptious food as well as deprivation of the basic nutrients are both injurious to health. A third requirement for a healthy life is a salubrious environment free from pollution. The objective of this essay is to introduce to the readers, drawing references and material from the Triptaka, the relevant instructions and guidelines embodied in the Middle path that ensures to all human beings their environmental, physical and mental health.

#### Buddha Dhamma and Environmental Health

Buddha Dhamma which upholds the view that environmental Pollution can adversely affect both physical and mental health of human beings emphasizes the importance of preseving, by means of both exhortations as well as rules of discipline that Buddha Dhamma extols not only the sanitary cleanliness but also the beauty of surrounding environments. Buddha Dhamma exalts, as presented in Stanza No. 3 of Mangala Sutta "residing in a suitable locality (Pati rupa desa vasa) as a Unique Blessing that elevates human

life. One notable feature in the life style of the Buddha was that it was closely associated with the environment, three important events, in the life of the Buddha, namely, Birth. Enlightenment and Passing away took place in the open environment under shade of a tree. The Buddha has further recommended choice of shades of trees as congenial locations for engaging in Meditation.

The Buddha has cautioned Bhikkus that causing harm even to the twig of a tree that provided shelter to them is an ungrateful act. Destroying plant life is also a minor offence under Vinava Rules prescribed for Bhikkhus. Both Health Science and Buddhist canon enumerate three factors that are fundamentally essential for the preservation of human health. They are prevention of Illness. Diagnosis of Illness and administering necessary treatments for illness. In this context taking preventive measures is, in all circumstances more effective and fruitful than taking curative treatment. If properly implemented, they would obviate wasteful delays, distressing experiences of illness and expenditure on medical treatment. In the preventive sphere, the cleanliness of the living environment, one's styles of life, as well as living conditions exert a string of influences on our health. Failure to maintain the requisite sanitary standards in the living environment will promote the increase of disease carrying vector growth thereby exposing the residents to infection which can develop even to epidemic proportions. Urbanisation, Industrialization and population growth increasing its density can result in residential congestion, sound pollution, atmospheric and water pollution and soil degradation exceeding tolerable limits. The living environment during the time of the Buddha was

salubrious, one totally different from what it is today, free from large scale pollution. Although there was no threat of environmental pollution at the time of the Buddha the endeavours of the Buddha to preserve that purity from contamination is evident from the following dialogue with a devotee. In response to a query raised by a devotee regarding the actions that generate merit Buddha explained thus. "Those who nurture groves of trees and promote forestation, build bridges and construct ponds and pedestrian shelters constantly accumulate merit" (Vanaropa Sutta).

A variety of admonitions of the Buddha addressed to contemporary society aimed at motivating the people to preserve environmental health is found scattered in many Buddhist Canonical texts. They caution that at localities in cities where garbage is dumped and contaminated water remains stagnent, the atmosphere is polluted and they are unsafe for human habitation. Furthermore the Buddha had identified locations such as sylvan groves, shades of trees and vacant rooms where the atmosphere is serene and clean as suitable locations for engaging in meditation on in-and-out breathing (anapana sati) Monasteries built for Bhikkus during the time of the Buddha were not fitted with windows. Consequently, the resident Bhikkus fell victim to deterioration of eye sight and fell ill due to breathing polluted air. When this situation was brought to the notice of the Buddha He gave approval for fixing three types of windows, namely, stage windows, netted windows and grid fitted windows.

Vinaya code has prescribed rules prohibiting Bhikkus from soiling lawns, gardens and waterways by urinating on them and spitting under a group of 75 Minor Rules called "Sekhiya" breach of which constitutes a minor offence (Pacittiya).

#### ද බුඩිස්ට් / The Buddhist May & August - 2020

This rule is aimed at ensuring both personal decency as well as environmental hygiene. Promotion of these health conservation procedures ensures control of infection and spread of illness. Particularly they serve to control the spread of diseases such as tuberculosis, enlargement of kidneys and infectious diseases such as diarrhea. Detailed procedures for the use and regular cleaning of residential monastic quarters are prescribed in the Vinaya. The method of cleaning cobwebs without harming spiders is described in the rules. Due observance of these rules would ensure a bacteria-free environment and prevent subjection to illnesses caused by bacteria. Vinaya rules further prescribe detailed procedures for maintaining the cleanliness and attractiveness of the surrounding compounds of monasteries and orderliness of the landscape that enhances attractiveness of the natural environment. All these rules and procedures supplemented by sanctions for breach are instituted with a broad vision for maintaining environmental health and sanitation. Accordingly, one observes that enacted together with

the code of Buddhist Monastic
Discipline is a comprehensive
methodology for maintaining a
sustainable sanitary environment
embracing land, vegetation and
waterways with the ultimate
objective of achieving a flawless
state of environmental health.
Buddha Dhamma and Physical

Health

It is a well recognized fact that Modern Medical Science prescribes that curative and therapeutic treatment should be preceded by a comprehensive diagnostic investigation comprising an exhaustive examination of symptoms supported by chemical and electronic examination of physical constituents and functions. Modern medical Science assigns greater importance to determining the origin of illness than to the diagnostic aspect. Diagnosis is the "Process whereby a disease is provisionally identified on the basis of symptoms and the patient's medical history". Girimananda Sutta presents a list of 34 diseases affecting the human body. Furthermore, it identifies eight pathogenic factors. They are, namely, disorders of bile, phlegm.

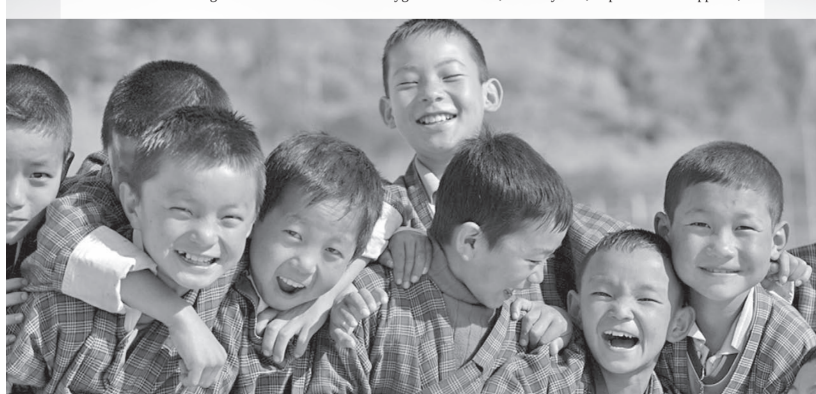
rheumatic system, extreme climatic

conditions unhygienic behaviour,

disruption of three physical bases effects of past Kamma and subjection to torture identified as causative factors of illness.

Additionally Satipatthana sutta mentions a list of 32 components of the humam body identified as putrefied elements. Prevention of illness is definitely preferable to administration of treatment after they erupt. Various Sutta Discourses provide hortatory guidelines and advisory homilies delineating the methodologies for identifying the pathogenic causes and means of preventing their influence on the human beings and thereby assist in leading a methodical life style.

Modern Medical Science and Buddha Dhamma accord high priority to physical cleanliness and Dental Health. While daily baths are recommended in the scriptures for maintaining personal physical cleanliness this procedure ensures removal of offensive dermal accretions and elimination of impurities from the body. Cullavagga mentions five benefits of brushing teeth with medicinal twigs picked from the garden. These are, improvement of eye-sight, sanitizing the nervous system, improvement of appetite,



sweetening oral breath and prevention of phlegm bile; contaminating the consumed food. Noticing how scrupulously Bhikkhus observe a large proportion of the health conservation admonitions recorded in Vinava is an exemplary experience for the lay folk to emulate even today. Vinaya Pitakaya emphasizes repeatedly how elongated finger nails can contaminate the food consumed by Bhikkhus provide detailed guidelines regarding how the cleanliness of robes can be maintained; how the monastic premises the Bhikkus occupy and the furniture therein and the bedding the Bhikkus use can be kept clean. Further, another important protective health admonition reported in the sutta is as follows: "Bhikkus, Do not share plates when taking alms. Do not use the same vessels for drinking. Do not share the same bed while sleeping:" According to Health Ministry Statistics the percentage of Bhikkus seeking indoor treatment from hospitals for infection related ailments is minimal.

According to modern medical science there is hardly any malignant organism that can withstand exposure to sunlight. Bhikkhus are advised to filter the drinking water with a piece of fabric to remove impurities. Vinaya rules also extol the virtues of a balanced meal and cautions against taking disproportionate quantities of Food. Budddhism enumerates five practices that promote long life. They are (a) refraining from taking disagreeable food. (b) avoidance of a second meal before expiry of the digestion time of an earlier meal . (c) taking only the appropriate quantity even of an appropriate diet. (d) refraining from idling and loitering about (e) observing sexual propriety. Regular observation of these life styles would ensure longevity.

Appropriate physical exercise is



According to modern medical science there is hardly any malignant organism that can withstand exposure to sunlight. Bhikkhus are advised to filter the drinking water with a piece of fabric to remove impurities. Vinaya rules also extol the virtues of a balanced meal and cautions against taking disproportionate quantities of Food.

a requisite for good health. Sports are a suitable activity physical exercise. Since vigorous physical exercises are incompatible with the serenity of monastic discipline, the Buddha had recommended sweeping temple compounds. walking exercises, walking on rounds for begging alms and journeys on foot as appropriate

physical exercises for Bhikkus. Buddhist texts mention five benefits accruing from walking exercises. They are (a) an easy way to get about (b) developing ability to absorb fatigue (c) developing resistance to illness (d) Proper digestion of food and (e) improvement of mental concentration ability.

During the time of the Buddha, the Bhikkhus who had to walk long distances in the open exposed to the heat of the sun, were further at the peril of attacks from wild animals and serpents were advised to carry a walking stick and a lighted torch for their protection. Treatment for illness requires both administration of medicine and nursing attention. Buddha accorded high value to tending the sick when he stated that, ministering to the sick is equal to a service to me. Canonical Texts declare that preaching Dhamma to the sick has an emollient effect on them. Buddha has declared further that a person who while ministering to the sick, takes care to provide appropriate digestible invalid diet, attends to the sick with a feeling of compassion; attends to sanitary

#### ද බුඩිස්ට් / The Buddhist May & August - 2020

needs and the ablutions without a loathsome feeling; soothes the patient with mollifying pleasantries; is one ideally suited for tending the sick. Furthermore, Buddha had permitted relaxation of vinaya rules where such action is necessary to provide attention to a sick Bhikku. It is exceptionally permissible for a Teacher Bhikkhu to minister to sick pupil Bhikkhu. An ailing Bhikkhu is exceptionally permitted to wear footwear and travel in a vehicle according to vinaya rules.

#### Buddha Dhamma and Mental Health

According to Buddhist Moral Law if a person acts or speaks with a pure mind happiness follows him like his never departing shadow.

Mano pubbangama dhamma Manosettha manomaya Manasa ce pasannena Bhasati va karoti va Tato nam sukhamanveti Chaya va anapayani (Dhp - verse

This means that mental factors such as feeling, perception and accumulation have mind as the forerunner. They are mind - born. If one speaks salutary words or does virtuous deeds with a pleasant mind; or reflects pleasant thoughts by virtue of such good deeds; happiness follows him like the never forsaking shadow. It is the modern medical opinion that the breakdown of mental concentration and tranquillity of mind are causative factors of both mental illnesses and physical ailments. It is also the medical opinion that subjecting children to extreme fear predisposes them to ailments such as asthma, fever and influenza. It is the opinion of medical science that mental stress can predispose the victims to physical afflictions such as headaches, constipation, cardiac complaints, hypertension and even mental stress. Concurrently, Medical Science opines that freedom from mental stress, and states of mental tranquillity have a curative effect on mental and physical ailments. Human body, under normal circumstances, is healthy. When the body is lacerated by a minor injury, it has the inherent capacity to heal without medication. But illness can be caused by the influx of germs and infections from outside. According

to Buddhist Psychology mind in its nascent condition is immaculate and brilliant; advent of extraneous defilements can deprave it. So long as the pristine purity of mind remains unsullied health survives. Since Buddha pointed out the way to eradicate mental illness and preserve mental health; He is designated with honorific titles of Physician and Surgeon (Bhesajja guru).

While man was subject to mental ailments from earliest times, with his material advancement, his proneness to mental afflictions increased in intensity and complexity. With the advancement of modern science various curative devices for the suppression of physical ailments were discovered. This development enabled man to generate a sufficient level of physical health and well-being and to enjoy the bliss of longevity, But man has, so far, failed to formulate a similar methodology for the security of mental health. Buddhist texts state that human beings with perfect health are extremely few as quoted below.

Bhikkhus, Human beings who claim to have lived a healthy life free from physical ailments for one year are present in society. So are human beings who claim to have lived in good physical health for two, three or even one hundred years. But Bhikkhus; if there are excluding those individuals who have extinguished their influxes; intoxicants of the mind; human beings who claim to have lived free from mental afflictions, even for a moment; they are extremely few in number."

For a man to live a happy and peaceful life, he should be endowed with physical and mental health. It is a well known fact that in western countries the general level of mental health is dwindling progressively. The influx of migrants from the West to Eastern countries is numerically increasing day by day.





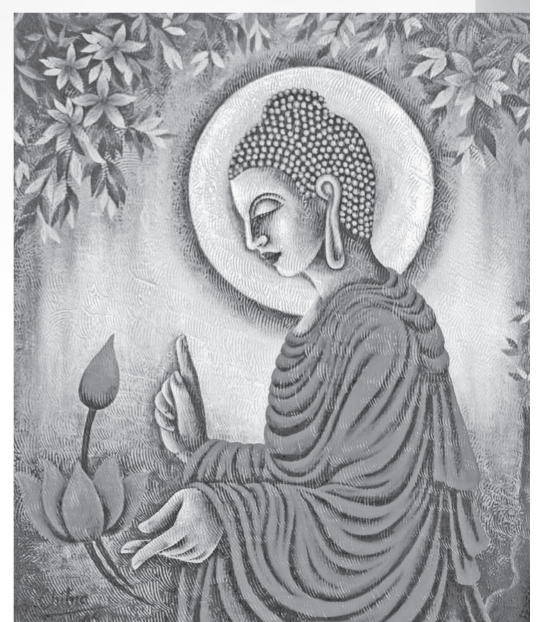
It is a curious phenomenon that the mentally afflicted population in countries with a high level of material prosperity is increasing day by day. The intense competitiveness for social superiority, intense greed for material prosperity and accumulation of wealth, intense greed for spurious life-styles and conspicuous consumption are being identified as causative factors of this tendency. One can find mental solace by engaging in Buddhist meditation freeing oneself from the atmosphere of anxiety one is in. Medical investigations have established conclusively that Buddhist meditation practices of mindfulness in breathing in particular, can be utilized gainfully to control hypertension and excessive palpitation.

Experiments have proved that meditation exercises can be gainfully utilized even by astronauts who undertake space explorations to concentrate their attention on their expeditions free from the risks of mental distraction. The Buddha has stated in response to a question raised by a devotee as to how a man who is entangled internally and also externally could disentangle himself; that an energetic and intelligent Bhikkhu (atapi nipako bhikkhu) who having established himself in moral discipline cultivates wisdom could disentangle the knots. These pernicious mental states which confuse human minds and make them invalids unwholesome mental factors designated Hindrances (Nivarana) are, namely (a) sensuous desire (Kamacchanda), restlessness of mind and worry or repentance (uddhacha kukkucca) and skeptical doubt (Vichikiccha). These maxims indicate that, after cultivating a state of mental development and cleansing the mind of unwholesome thoughts through meditation all tangles can be untangled.

Buddhism has explained clearly how, while mental health exerts

a wholesome effect on physical health, mental stress intensifies physical debility. Western psychoanalysts have acknowledged that when mental ailments are being treated "Self-Realisation" is the basic foundation of such treatment. A moving episode during the time of the Buddha was that of the miserably distraught Kisa Gotami being unable to bear the grief of the death of her child proceeding to the presence of the Buddha and seeking a remedy to resurrect her child after failing to find elsewhere a physician who could perform that miracle. The Buddha discreetly avoided preaching to Kisa Gotami who was distraught with grief; on the impermanance of life. Instead He presented to her a stratagem to make her realise

her folly by suggesting to her to collect a handful of mustard from a household where there had not been a death of a member in order to treat the child. Her failure to find a household where there had not been a death convinced her that death is the inescapable destiny of every human being. The Buddha preached to Kisa Gotami who was now disillusioned regarding the reality of life; a timely sermon. This episode presents an exemplary guideline to present day psychiatrists.



# Noble is the Mind filled with Devotion

with Devotion
(Saddha) is noble
and exalted. Many
discousrses delivered
by the Buddha extol
the essence of this
virtue. Buddha has
sub divided the concept
of Devotion (Saddha)
into two levels; namely
a) Devotion founded on
reason (akaravati saddha)
b) Devotion devoid of reason
(amulika saddha), also called blind
faith.

he mind suffused

The faith that one engenders in his mind after convincing oneself regarding the virtues of the Three Refuges: Buddha, Dhamma and Sangha is Rational Faith. Faith generated without a rational understanding of the facts is Irrational or Blind Faith. Both these perceptions originate in the

Ven. Badalkumbure Dhammasiddhi Thera



individual's mind. However, faith is the gateway to Nibbana. In other words it is the first thought in the mental exercise directed towards Nibbana, the First generating element. A stimulating discussion on this subject is found in Kasibharadvaja Sutta.

Buddha, during a certain period of his Ministry resided in the Brahmin Village, Ekanala. At this time an agriculturist Brahmin, by the name of Kasi Bharadvaja was making arrangements for ploughing his fields commissioning a fleet of five hundred ploughs. In the forenoon of that day when the Brahmin was making preparations to commence the ploughing exercise Buddha visited the field. The Brahman perceiving the Buddha approaching addressed the Buddha thus:

"Oh Recluse, I am engaged in ploughing the field thereafter I engage myself in ploughing followed by sowing. When ripe, I reap the harvest and consume the product". "Hence recluse you too engage yourself in ploughing, sowing and enjoy the product of your harvest. Do not consume any thing for which you have not laboured.".

"Don't depend on what you get from others without exerting yourself in producing what you need. This is the message I can convey to you after observing your behaviour".

Buddha's response to this tirade is inspiring as one can observe. It was thus:

"I too plough. I too sow seed. I consume only the harvest I reap after ploughing and sowing".

Brahmin's response to this repartee of the Buddha was thus:

"I do not see in your possession a plough or a rod. Nor do I see a yoke, a bull, or a rope:"

How can you plough without these aids and implements Buddha's response to this query of the Brahmin was thus:

"The seed I sow is faith (Saddha). Religious Austerity (tapa) is rain (vuttni). My plough (nagula) is widom (panna) modesty (hiri) is the plough share consciousness (mano) is the rope (yotta), concentration (sati) the rod (phala pacano).

How exalting this rejoinder of the Buddha is amazing. According to this explanation faith is the seed that is sown in the field of the mind - Austerity or the restrained life style the rain, Wisdom the plough and yoke - Buddha explaining further Enlightens the Brahmin thus:

"Brahmin, there is ingrained in me the serenity of physical morality, and vocal morality. I consume the four monastic requisites (paccaya) only to the limit of my subsistence.

I uproot the grass with Truth. The Emancipation resulting from Arahanthood is my final salvation".

"Likewise, Brahmin, Physical, Vocal and Mental Restraint combined with Effort guides me to Nibbana. Once in Nibbana one is free from sorrow. Nibbana is the state of release from Lust, Anger and Delusion. The harvest of the field I sow is deathlessness. The field I cultivate is free from all suffering".

At the conclusion of this Admonition, Brahmin Kasi Bharadvaja offered to the Buddha a meal of milk porridge on a golden plate.

Buddha's response to this offer of milk porridge is enlightening.

"Brahmin, the offer of a meal I receive as a reward for a spiritual admonition is no fit for my consumption. That is not an offer made out of devotion. It is a reward for a service (the delivery of an admontion. Such an offer is not fit for consumption by a recluse. Hence Brahmin, I decline your offer of milk porridge. I consume what I receive righteously and decline what is unfit. The community of

Arahant Bhikkhus, endowed with all spiritual virtues, restrained limbs, free from disbelief, free from mental intoxicants. Cankers exterminate are planted in the field of Merit")

Thereupon the Brahmin inquires:-

"Then Venerable Sir, to whom should I offer this Milk Porridge?"

Buddha's response was thus:

"Brahmin there is no living being on this earth who can consume and digest this meal.

Therefore, please dump it at a spot where there are no animals or birds, where no grass is growing, or to a waterway where there are no fish, or other living organisms.

Brahmin complied with this advice and dumped the food at waterway. As the food touched the water it splattered with a loud sound emitting smoke. The smoke gradually became more and more dense.

Brahmin was greatly alarmed on witnessing this spectacle. He approached the Buddha, fell on his knees and applauded the Buddha on these terms.

"Venerable Sir, your discourse is most inspiring. It is revealing like a downturned being vessel upturned (like exposing something that has been concealed) like showing the correct way to someone who has lost his bearings, like lighting a lamp to those roaming in the dark so that those possessing eyesight may see objects that lay hidden in the darkness.



#### ද බුඩිස්ට් / The Buddhist May & August - 2020



I now seek refugee in the Buddha, the Dhamma and the Sangha. I seek your approval and blessings to be ordained in the Sangha".

Buddha having consented to his request Brahmin Kasi Bharadvaja was ordained in the Sangha forthwith. Devoting himself to securing the full benefits of priesthood, he attained Arahanthood before long. This episode demonstrates how the virtue of devotion would energise a devotee towards Dhamma.

Kasi Bharadvaja Sutta highlights the following moral virtues.

- 1. The way to Nibbana is revealed in a situation where the virtue of devotion (Saddha) is present.
- 2. Disciplining of the physical and mental organs promotes progress towards Nibbana.
- 3. Unrelenting effort quickens the progress towards Nibbana.
- 4. It is not ethical to receive the four monastic requisites as rewads for recitation of devotional hymns and preaching Dhamma.

- 5. Liberality practised after being fully convinced regarding the Three Refuges is meaningful, not otherwise.
- 6. Devotion to the Three Refuges is the first step in the path to Nibbana.
- 7. A Bhikku who has exterminated the "Inflows" (asara) is a fertile field of virtue (punna khetta).

The primary objective of entering the Monastic Order after relinquishing lay life is the final attainment of Nibbana.

Kasi Bharadvaja Sutta highlights a variety of concepts. The main objective of lay household life is peaceful existence. For a stable household life an individual should be gainfully employed in a peaceful harmless location. Agriculture was, by far, the chief means of livelihood of the common people during the time of the Buddha. On this occasion, the Buddha visits the Brahmin's field during the sowing season. The dialogue that took place between the Buddha and the Brahmin was one which imparts an enlightening message to everybody

in society.

Buddha's admonition on this occasion accords high value to devotion (Saddha). Devotion is the seed of spiritual life (Saddha bijam). It is the moral of devotion that clears the way to Nibbana. It is the light that dispels the darkness of ignorance.

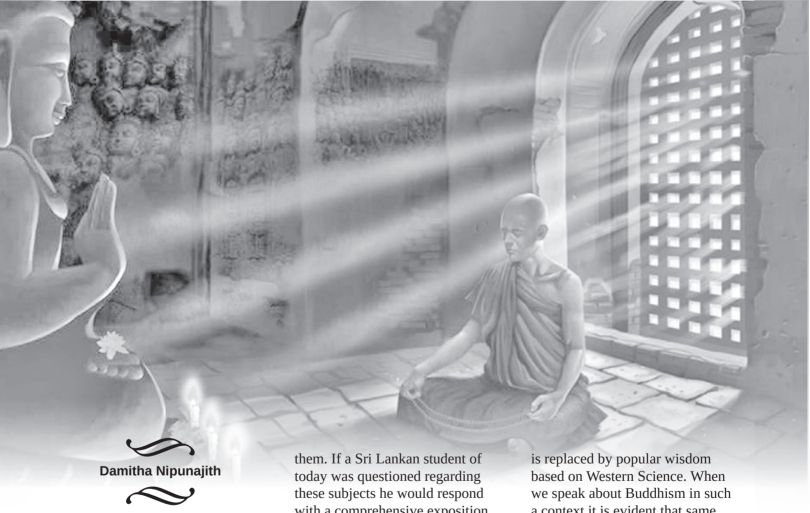
Devotion to the Triple Gem is the highest virtue of a Buddhist layman. It helps the devotee to wade across the four floods (ogha) namely, lust (Kama), existence (Bhava), wrong vision (Ditthi) and ignorance (Avijja). Even as a farmer reaps the harvest of the seed sown in the field a devotee should sow the seed of Devotion in the field of Merit (Panna) and reap the harvest of Nibbana.

(A translation of a Sinhala article that appeared in Budusarana of 28th September 2019).



#### 46

# Can (or Should) Buddha Dhamma be verified by Science



Anuradhapura period of Sri
Lanka's history which dates back
to an age about one thousand five
hundred years past was questioned
whether he knew that earth revolves
round the sun it is certain that his
reply would be that he had never
heard of such a phenomenon, but on
the other hand if he was questioned
as to whether he knew about the Six

Heavens, and Four Hells he would

offer copious accounts regarding

**T** f a youngster of the

them. If a Sri Lankan student of today was questioned regarding these subjects he would respond with a comprehensive exposition of the entire solar system. But regarding the Hells and Heavens his reply would most likely be that those accounts are mythological concepts.

The resource of common knowledge possessed by any social - cultural community varies from age to age. What the example quoted above demonstrates is that our resource of popular wisdom founded on our knowledge of Buddhism has disappeared and

is replaced by popular wisdom based on Western Science. When we speak about Buddhism in such a context it is evident that same commentators are attempting to construct a correlation between early Buddhism and modern Western Science. A popular theme that emerges through this initiative appears to be an attempt to construct a hypothesis that Buddhism gets confirmed even by the principles of modern science. Can we, infact, confirm the Truth of Buddhism through Science? This Essay is an attempt to examine this postulate.

#### Analogy between Buddha - Dhamma and Science

At a first glance there appears a marked difference or dissimilarity between Buddha Dhamma and Science. This difference symbolises the fact that while one, namely Buddha Dhamma services on the support of the mind, the other science functions on the support of matter. But viewing philosophically one can discern considerable similarity between Buddha Dhamma and Science. Both Buddha Dhamma and Science repudiate the Theory of cration further, both systems profess that every event occurs according to a scheme of cause and effect, while Buddha Dhamma expounds reality of the world which does not explicitly fall within ambit of human mental observation. Science reveals the factual nature of the world that falls directly within the grasp of the five human faculties.

When viewed in this light, it appears that we can accord a parallel significance to both systems. While Buddha Dhamma promotes metaphysical happiness science can be utilized for ensuring physical well being. Accordingly, it appears more reasonable and fruitful that we accord equal significance to both systems of knowledge. But in reality can we achieve this goal?

#### **Unequal Measures**

It is not a fruitful exercise to reach a conclusion that Buddhism is exclusively devoted to an analysis of the mind and science is solely devoted to an examination of the material sphere. If we need to clearly understand the difference between these two systems of knowledge we should undertake a deeper investigation of the dimensions of the basic concepts such as time, period, space and life. It is of paramount importance that, in this exercise, we should redeem ourselves from knowledge frames to which we remain attached.

According to the discoveries of modern science, time originated



with the great explosion that occured 13.8 billion years ago. But Buddhism makes no determination regarding an origination of time. The duration of time measured in kalpas is inestimable. When the concept of space is taken into consideration, modern science accepts that universe is beyond any limitation by space. Nevertheless as stated earlier all these phenomena have originated after the great explosion. According to Buddhist cosmology a segment of the limitless universe has continued to undergo a cycle process of destruction and re-origination. Considering the nature of the universe science speaks only of one world system inhabited by human beings and the other inhabited by animal species. Buddhism propounds a total of thirty one planes of existence of living beings.

When considering biologically, animal life had originated on this earth about 558 million years ago, out of these beings, human being has originated only a short period of about five to six million years ago.

According to scientific theory of animal phylogeny animal life has originated on this earth about 558 million years ago. Out of these species, man has originated only a short period of about five to six million years ago. According to the Buddhist theory of human genesis, after the occurrence of the termination of each Kalpa human life originates on earth by the evoluation of a human being through the metamorphosis of beings that survived in the Brahma Sphere. In this sphere of modern science the average age of man on earth has been determined as 80 to 90 years. But according to Buddhism this life is only one phase of a long and endless journey of existence. Viewed in this perspective it should be clear to us that the system of knowledge propounded by Buddhism is a massive system with a foundation very much broader than the system found in Science. On the other hand, in order to formulate and build up the modern science that we possess today the entire galaxy of scientists have devoted only a brief period of nearly two hundred and fifty years. On the contrary Buddha Dhamma as find today is the product of the moral philosophy constructed assiduously and established by a whole generation of Buddhas over a countless period of time.

Hence any attempt to compare the two systems of knowledge can be compared to comparing a massive rock with a grain of sand. Is Science so magnificent as claimed?

Science represents a dynamic process. While certain hypotheses such as the existence of substances such as Ether have subsequently been disproved by modern scientists, they have invalidated certain other concepts such as cordless communication which scientists had previously condemned as impossibilities.

It is not possible, at present to predict at this state in what direction science would progress during the next one hundred years. Hence it is a misapprehension to assume that science has such a degree of authority and that truth can be discovered through science.

#### **Vacuities of Science**

It is those who possess no percepience of the failings of science that believe that all discoveries of science are Absolute Truths and all concepts that fall outside its boundaries are heresies. According to the computations of scientists the number of stars, planets and constellations that we can identify is only five per cent of the total of these bodies. In order to explain comprehensively the totality of gravity and expansion with acclleration we need to have an additional amount of 25% of elements in the Universe. But scientists have yet failed to identify them. Hence Scientists have designated them as Dark Elements and Dark Energy. Although there exists a host of advantages we can derive from science, science does not possess the degree of invincibility that

#### Points of Contact between Science and Religion

scientists have attributed to it.

Although there exists no concensus between

Science and Religion regarding the reality of existence of spheres such as Heavens, and Hells, Rebirth etc..., there are examples of confirmation of some religious concept by Science.

The explanation of existence of sensitive 'corporealities' (pasada rupa) of Abhidhamma by science is one such instance. In this instance Abhidhamma has presented a clear exposition regarding how the respective consciousness association with the organs of the

Eye, Ear, and the organisation of sensitive corporeality in associate with them, their physical structure and locations in the body are clearly explained in the Dhamma. The function of these physical organs (i.e. excluding the mind) accord fully with the analyses presented by Western Scientist These expositions could appear as miracles to present day Sinhala Buddhists who have disciplined their minds to accord with the perspectives of modern science. They are amazed to observe how Buddha diserned these phenomena without using any instruments, which modern scientists have exposed after using a multitude of modern instruments such as microscopes and scanners. We observe how modern scientists who have formed on opinion that there exists a foundation of actuality in Buddhism are getting inclined to explore them further. This tendency is in a way whimsical. What is most astounding is the ability of scientists who are ordinary human beings to be successful in discovering only a modicum of the enormous wealth of knowledge discovered by the Buddha employing his Omniscient Power. But the fact is that, as explained above since we are in possesion only of wordly wisdom we perceive only the converse of this picture. There has arisen in us a perception in the nature of Devotion in respect of Western Science and Buddhist Philosopy However, if situations of this nature induce persons who have modulated their perceptions according to Western pattern to generate a belief in and devotion towards Buddhism that they did not possess earlier and get closer to Buddhism. We

cannot anything wrong

in such behaviour.

#### The Danger of Misrepresentation

Similarities between Buddhism and Science should be discussed only after correctly determining that science can be classified at a considerably primary level in relation to Buddhism. Without such a primary assessment of the two systems of knowledge, if any attempt is made to assert that Buddhism and Science attempt to reveal the same truth and accord equal status to Buddhism and Science the harm that can befall therefrom is enormous. Furthermore, if any one attempts to dignify Buddhism by seeking to establish its veracity by utilising the modicum of knowledge provided by Science are made, such action can cause more harm than good to Buddhism. There is a risk of danger to Buddhism by the actions of those misguided individuals who attempt to glorify Buddhism without attaining sufficient mastery of either Buddhism or Science by the appropriation of misinformed idealogies to Buddhism The view that the Eight Abhidhamma Elements called Holy Eight (Suddha Atthaka) are the same as protons and that Law of Kamma is corroborated by Newton's Third Law of Motion are examples of such attempts.

#### Can Buddhism be verified by Science?

When we take into consideration the scope of time and space and life that can be captured by Buddhism and Science, it becomes crystal clear that Buddhism and Science cannot be placed on the same footing. Any attempt to coroborate Buddhism by Science is as futile an attempt as attempting to determine the characteristic of the behaviour of a learned elderly person by comparing with those of a young child of tender age. Besides, one should be mindful of the fact that while the aim of Science is to investigate the dimensions of the

universe, those of Buddha Dhamma are to investigate the condition of this fathom long body.

Hence, the most sensible approach would be to accord to Buddha Dhamma and Science the appropriate places in the Realm of Philosophy and scrutinise each separately. If we were to epitomise this exercise, it should be asserted that, while it is not possible to

corroborate Buddha Dhamma with Science any attempt to do so should be set aside.

(Translation of a Sinhala Article that appeared in the Budu Maga Journal of November 2019).





# MYSTERY OF THE MUSTARD SEEDS

Cold and stiff the babe he lay, At his mother's breast that day "What could it be?" Wailed Kisagothami "O God! O Brahma! whatever by thy name Where art thou? see, my babe is not the same"

Weary and stifled
Naked and baffled
Hair torn and wild
She ran with her child.
"O gods! O mortals! ease my pain,
Ah! Ah! Ah" she cried but in vain.

None could help for the babe was dead. They only sighed at what she said.
"Right then fell a cloth on her naked body "Cover sister" said, a man" and follow me. I will show the way.
Yonder lives a healer they say"
"Bless you brother" and they
Wended their way

At a distance
She saw the Buddha's radiance
To Him she ran
Leaving the man
Her heart pounding
Hands trembling
She held up her child
The Buddha smiled

She looked up at the Master's face Who in His mercy gave her grace "Yes, I have the balm Sister, be calm Bring me ten mustard seeds. "Yes, Sir, not ten even a bushel or more"

Hopefully she turned to go.
"Nay stay" He said, "I want but ten,
Not one less not one more.
But mind that from a house or shed
"That has not seen one dead".

Yet not realizing what was said.
Hugging her babe she fled.
From house to house she knocked and knocked.
"If no death has crossed your door
Please give me ten mustard seeds not more"
The only answer she got at every door,
"Sister, not ten even a bushel or more
But our dead we buried few moons ago"

"Ah me! your seeds are not for me
"But what means this?"
"Changing pain is what we call bliss.
Now I know what was in the Master's mind
Not one happy sould could I find
Grief is not only for me
There is fellowship in adversity.
Lo! as the wind is so is mortal life
A moan, a sigh, a sob, a storm, a strife"

She placed her babe, a stinking fetter "Sleep son!
This is the lot of everyone"
She wended her way back to the Master With measured trend and slow
Her face all aglow
She fell at the Master's feet
Her heart now calm with every beat

"Ten mustard seeds Sir, Nay not one But I see the truth and my battle won Lord, I see the light Thou hast given me sight" The Buddha smiled

#### "Vaya Dhamma Sankhara Appamadene Sampadetha"

Transient are all component things
From birth, disease, to death it brings.
"I see it, Lord, I see it,
Sadhu! Sadhu! Sadhu!
"Rise! Sister, your chains have fallen and you are free
No more tossing in this Sansaric Sea"

Mrs. Florence Wijemanna



52<sup>nd</sup> Sir Baron Jayatilake Memorial Lecture of Colombo YMBA

# The Study of the National Heritage in our Universities: A Historical Perspective



**S** ri Lanka's first national university – the University of Cevlon - at its very first convocation conferred the Degree of Doctor of Laws Honoris Causa on Sir D.B.Jayatilaka. It was a fitting tribute to a man who had been one of the pioneers of what may be called "Ceylon University Movement" launched in 1906 clamouring for the establishment of a university in the island. By this time neighbouring India, another British colony, had already obtained six universities: Calcutta (1857), Bombay (1857), Madras (1857), Punjab (1882) Allahabad (1887) and Lahore (1899). No doubt there was provision in these universities to study, along with "modern" subjects, subjects reflecting the national heritage - particularly those relating to language, history and religion.

The Sri Lankan patriots, who formed the Ceylon University Association demanding a university for the island, included Ponnanbalam Arunachalam, James Peiris, Dr. Marcus Fernando, D.B.Jayatilaka, Dr. Ananda Coomarsawamy and several others. When the Honorary Degree was conferred

on Sir D.B. (as he was fondly referred to by those who knew him) all three patriots mentioned above(except Dr. Ananda Coomaraswamy who had migrated to the US) had passed away. As Sir D.B stated in his address to the university community after receiving the honour, he was happy that "the dream we dreamt so long ago has now become a reality" (Quoted in Alwis ed. 2013, vol, 1: 457).

In presenting Sir D.B to the Chancellor, for the conferment of the Honorary Degree, Professor E.F.C.Ludowyk, the Dean of the Faculty of Arts, posed the question in the opening sentence of the citation:

"How shall we describe the man, mature in years, who lurched all others of the garland, and returned from the neighbouring continent, its friendship secured, the traducers of Ceylon – *Pars Indorum millesima sed vocalis* – confuted, his brows bound figuratively with ears of paddy? Not by the title of Elder Statesman for that term,

borrowed from an Eastern race calls up the expositor of a fugitive and cloistered virtue, not him who in the heat and dust of battle still opposes himself. Seemlier to name him our 'Eldest Statesman', not in years, but by reason of that 'gravity and affability which is gotten with judgement of learning.' Scholar and Statesman! To how few have both titles been given.



How few have tasted the satisfaction of looking back upon a life so rich in hopes fulfilled and purposes gained, a life which epitomizes a period of political development, and a reputation, untouched by 'pride which out of daily fortune ever taints the happy man or defect of judgement to fail in the disposing of those chances which he was lord of'. Of him the ancient tag transformed could truly say: 'O felix opportunitate vitae'.

Chancellor, I present for the Degree of Doctor of Laws *Honoris Causa* Sir Don Baron Jayatilaka"(Quoted in Alwis ed. 2013 vol. I: 456)

In this citation Professor Ludowyk has indigenized the European reference to the wearing of laurels by replacing 'laurels' with ears of paddy. Jayatilaka's victory in winning the goodwill of the Indian leaders stems from his achievement in fulfilling a mission he undertook as the first High Commissioner of Sri Lanka in India. In the 1930's and 40's there was a souring of relations between the two countries and it was believed that the most appropriate person to bring about a rapprochement, negotiating with senior Indian leaders such as Gandhi and Nehru, was Sir D.B. Jayatilaka (K.M.de Silva, 2016a: ch. XII).

In this citation the Dean refers to Sir D.B.as "Eldest Statesman" which is factually true as he entered the legislature in 1924 and subsequently became the Leader of the House and Vice Chairman of the Board of Ministers – the highest post a Sri Lankan could aspire to – in the constitution which was operant at the time. What interests us most in the context of the theme of this memorial oration is the reference to Sir D.B. as "Scholar and Statesman" and the comment "to how few have both titles been given".

I propose to digress here to give a brief description of the

formidable scholarship of Sir D.B. He had the good fortune to obtain a thorough training in Pali, Sanskrit and Classical Sinhala from ven. Ratmalane Dhammaloka Thero (1828 - 1887), the founder Principal of the Vidyalankara Pirivena. This illustrious pupil of the Pirivena tradition had the vision of a modernist in being one of the first scholars of the day to recognise the need for a comprehensive dictionary of the Sinhala language. The birth of the Sinhala Etymological Dictionary owes a great deal to his indefatigable efforts to have it launched. The bulk of his scholarly ventures, the editing of the Sinhala classics, was in preparation for providing "correct" words to be incorporated in the Dictionary (Dharmadasa 2018: 51). Not only did he edit with meticulous care, comparing a number of manuscripts, several classical works, but also provided paraphrases along with the etymology of the words and phrases, unintelligible to the modern reader. He is credited with the editing of seven such prose and verse classics of the period 10th to 15th centuries. They are Buduguna alankaraya (a poem of the 15th century) [1894], Sikhavalanda Vinisa (a book of monastic discipline of the 10th century) [1924], Saddharma Ratnavaliya (a collection of Buddhist stories of the 13th century) [1928], Pansiyapanas Jataka Potha (a collection of previous birth stories of the Buddha belonging to the 14th century) [1932]), Thisara Sandesaya message poem of the 14th century) [1935], Dhampia Atuva Getapadaya (exegetical work of the 10th century) [1933], and Jataka Atuva Getapadaya(exegetical work of the 12th century) [1943]. In addition to these he collected and edited the various Katikavat, monastic "agreements" on rules of Bhikkhu discipline promulgated with royal imprimatur on those

historical occasions when such decrees were deemed necessary. This was the Katikavat Sangara published in 1922.Furthermore, a collection of his articles pertaining to classical studies was brought out in 1940 as Sinhala Sahitya Lipi.It needs mention here that Jayatilaka's writings, as works of high authority, have been essential reading in subsequent years, for those following courses in Sinhala in all our universities. With such achievements as a scholar it could be said that he deserved an Honorary Degree of Doctor of Letters in addition to the Degree of Doctor of Laws which is normally awarded to political figures.

The above mentioned products of erudite scholarship, while being authentic texts for the benefit of students, were, as mentioned earlier, also meant as sources providing the "correct" lexical forms to be included in the Sinhalese Etymological Dictionary, the monumental work which was launched in 1927. This project which was started under the auspices of the Royal Asiatic Society (Ceylon Branch) supported by a grant from the government, had Sir D.B. as its first Editor in Chief. He. with his superb command of Sinhala, Pali and Sanscrit along with English, was the most natural choice for the position. During the 14 years he held the post, he placed the project on a firm foundation, enlisting the support of other scholars, local and foreign, and brought out its first volume in 1935. The work which recorded the meanings, grammatical identity and citations in usage for 206,000 words was completed in 1992(Paranavitana, 2018: 9).

That brief description was to indicate how richly Sir D.B. deserved the title "Scholar and Statesman". I will now turn to the main theme of my presentation.

When Sir D.B. was born (1868) the mainstream education system

# ද වූඩිස්ට් / The Buddhist

consisted of a hierarchy of Primary, Secondary and Post-Secondary schools. It was bifurcated into two separate streams, based on the medium of instruction. At one end were the English medium schools favoured by the colonial government and very much sought after by parents who wished to place their children on the path of upward social mobility. English being the medium of administration and the judicial system, English education would inevitably open doors to acquiring jobs in every sphere of public life. At the other extreme of the system were the Swabasha schools referred to as "vernacular" schools in colonial parlance. These schools were patronized by the poorer classes who, due to their socio-economic deprivations could barely afford to educate their children. They had no choice but to send their offspring to these vernacular schools which were usually the only schools available in the area.

Following upon the recommendations of the Colebrooke-Camaron Report (1832), the colonial administration in the island placed greater emphasis on the opening of English schools and as far as government policy was concerned; Education in the vernacular (Sinhala and Tamil) was left to the Christian missionary societies. As a reflection of this policy, it is on record that in 1839 there were 37 government run English medium schools as opposed to only 5 in the vernacular. The missionaries however, pursued a policy of having vernacular schools in which such education was considered to be "a prelude to English education" (Dharmadasa, 1992: 30)

In accordance with the recommendations of the Colebrooke Commission, the government opened a "Superior English School" in Colombo in 1881, taking over the Colombo Academy (begun by

Rev. J. Marsh in 1836). It was renamed Royal College. Likewise, other "superior" English schools were opened by the Missionary Societies in Colombo and other major towns – St. Thomas College in Mt. Lavinia (1851), Jaffna College (1870), Trinity College, Kandy (1872), Wesley College, Colombo (1874), St. John's College, Panadura(1891), St. Joseph's College, Colombo (1891), to name a few.

We learn from the biography of Sir D.B. that the first school he attended was the Waragoda Baptist School, which was perhaps the only available educational institution in the area. The Buddhist school system was yet to be born. It was only with the advent of Col. Henry Steel Olcott (1832 – 1907) in 1880 that the Buddhists started not only a counter to the Missionary educational enterprise but also many other acts of self-assertive activity (Dharmadasa, 2007:312).

What was the situation in Sri Lanka of the late 19th cen. with regard to tertiary education? When the University of Calcutta was established in India in 1857 the authorities of the Colombo Academy (the predecessor to Royal College) started the practice of training students in higher grades for the Entrance Examination of Calcutta. This arrangement met with criticism as the curriculum of the school was seriously affected, including the study programme of the lower grades: it was found that preparing for university entrance vitiated general education. Hence the Calcutta connection was severed and a system of scholarships to study in Oxford and Cambridge was initiated in 1869 (Jayasuriya, n.d.: 163-4). In 1880 this scheme was opened up for competition by other schools as well (Jayasuriya, n.d.: 285). By this time the University of London also had decided to open Examination Centres in the British Colonies enabling students to sit

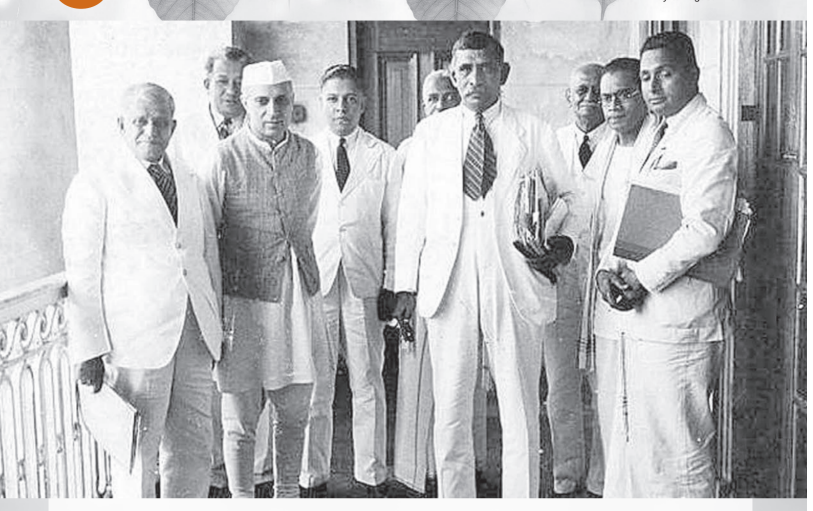
for the Intermediate Examination which was a prelude to study for the BA Degree (Jayasuriya, n.d.: 378). During the early years of the 20th century, the University of London decided to establish an examination Centre in Cevlon for the award of its external B.A and LL.B. By 1916, the facility was extended to B.Sc. and M.B.B.S. Degrees (Jayasuriya,n.d.: 379). Such an arrangement, however, did not satisfy patriotic Sri Lankans of the day because students preparing for these External Degrees were following course curricula prepared in London which reflected European if not British interests.

This was the rationale for the founding of the Ceylon University Association in 1906 whose principal members were Sri Lankans who had studied in British Universities but had held fast to their national identity in spite of the "alien" education they had obtained. The following statement by Arunachalam presents in summation the viewpoint of these patriotic agitators for a "Ceylon University".

It will be a Ceylon University while making provision for the study of English and the assimilation of Western Culture to take care that our youth do not grow up strangers to their mother tongue and to their past history and traditions, to appreciate the beauties of their classical languages and literatures, and to realize that they are inheritors of a great past stretching back to twenty five centuries and to make themselves worthy of their inheritance (Quoted in Alwis ed. 2013, vol.1:35).

Thus it was the wish of the patriotic agitators for a national university where the youth of the country will be provided with facilities for the study of those vital aspects of the national heritage while they were learning "modern" subjects as required under current circumstances.





There was a cogent reason for the emphasis on the "mother tongue", the national history and other aspects of the cultural heritage. Mainstream education in the English medium begun in early 19th century had created and was creating generations who had become "strangers" to their cultural heritage. Here it is pertinent to quote George Turnour who translated the *Mahavamsa* for the first time into English in 1837:

Their education, as regards the acquisition of their language was formerly seldom persevered beyond the attainment of a grammatical knowledge of Singhalese- the Ancient history of their country and the mysteries of the religion of their ancestors rarely engaged their serious attention. Their principal study was the English Language in order that they might qualify for those official appointments which were the objects of their ambitions (Turnour, 1837: V).

Many others, both local and foreign, had observed this propensity among the "educated" class in the wake of British rule in the island. It was hence the mission of the patriotic few like the group who campaigned for a university in the island to make sure that in such a "national" institution these aspects of the national heritage would be taught and studied.

As we mentioned earlier, the University of London had made provision for Sri Lankan applicants to appear for the Intermediate Examination by early 20th century, but there was no provision for studies in any of the subjects which could be deemed as pertaining to Sri Lankan cultural tradition. The subject of History had only **English History and Indian History** (G.P.S.H de Silva, 1992: 200). As for the demand for a university in the island, some officials were of the view that the time was not yet ripe for taking that step(Jayasuriya,

n.d.:378).

As response to the agitation however, the McLeod Committee appointed by Governor Sir Henry McCallum in order to give recommendations on education noted in its Report submitted in 1912 that instituting "a University College affiliated to a British University" was the best solution to the problem(Jayasuriya, nd:381). The proposed affiliation "to a British university" needs special notice. By this time the above mentioned Indian universities had generally suffered in the estimation of the colonial authorities. The report submitted by a Commission appointed by Lord Curzon, the Viceroy of India, to report on the working of these universities had exposed many problems regarding the standards maintained by them and Ceylon's Director of Education in his Annual Report for 1902 had stated that one could not read the Curzon Commission Report without

## ද වූඩිස්ට් / The Buddhist

"rejoicing that we have so far battled successfully against closer connection with them" (Jayasuriya, n.d.: 379).

Things started moving, and from a nationalist point of view, in the correct direction, under the Governorship of Sir Robert Chalmers (1913 – 16). Chalmers was a graduate of Oxford who had studied Pali there in one of the oldest centres of Oriental learning in England.I should digress here to point out that following upon the "discovery" of Sanskrit by the British judge Sir William Jones in 1786 noting its patent affinity with Greek and Latin, a large number of studies in Comparative and Historical Linguistics followed suit (Crystal, 1987:296). University scholars in Germany, France, Denmark and England took the lead in these studies and courses connected to Indology came be introduced in several European universities. In England, Oxford was one of them where a Professorship in Sanskrit was created in 1832. The University of London created its first Professorship in Pali in 1873 and established its School of Oriental and African Studies in 1916.(Later, academics from Sri Lanka have had close relations with this institution, especially after the University of Ceylon was established in 1942).

To get back to the interest shown by Governor Chalmers, we note E.B.Denham, the Director of Education, getting in touch with the English Board of Education in London and preparing a curriculum for the proposed University College. The curriculum thus prepared reflected a good understanding of the cultural heritage of Sri Lanka. It consisted of three courses: a) an Arts Course b)a Science Course c)an Oriental Course. The Arts Course included Latin with Roman History, Greek with Greek History, French, German, Sanskrit, Pali,

Arabic, Sinhalese and Tamil. It also included Mathematics, English, History (European) and Geography. In the Science Course were included, Mathematics, Chemistry, Physics, and Botany. Most interestingly, the Oriental Course included the study of Sanskrit, Pali, Arabic, Sinhalese and Tamil with provision to study "the History of Ceylon up to 1500 AD with Archaeology, and Epigraphy" (G.P.S.H de Silva, 1992: 201–2).

I wish to digress here to point out that the study of Sri Lankan epigraphy had started by the 1880's enlisting the services of European scholars and recognising the value of the archaeological sites so far discovered an Archaeological Survey had been instituted in 1890. With regard to the study of Sri Lankan history there was the work of Turnour mentioned earlier and the new translation of the Mahavamsa by the reputed Indologist, Wilhelm Geiger (1912), a book History of Ceylon (1900) by L.E.Blaze and Outlines of Ceylon History (1911) by Donald Obeyesekere. In addition to these there was a considerable corpus of research studies on aspects of the national heritage published in the Journal of the Royal Asiatic Society (Ceylon Branch) starting from 1845.

To get back to the question of the curriculum of the proposed Ceylon University College, the scheme prepared on the lines mentioned above, was sent to British authorities in 1915.By this time the First World War had begun which would have contributed to a delay, also the authorities in Oxford wanted a "period of trial" before taking a final decision (Jayasuriya,nd,: 384). Most unfortunately, the above mentioned curriculum drawn with sensitivity to Sri Lankan aspirations was abandoned when the final decision was taken five years later on the

advice given by a committee which included "Leading school- masters in Ceylon". The Arts subjects in their scheme were, English, English Political History, Economics and Economic History, Greek, Roman Studies, Colonial History, History of India, Modern European History and Education. It is interesting to note who the "leading" educationists in Sri Lanka who took this decision in 1920 were. They were, A.S.Harrison(acting Assistant Director of Education), J.Blacknell(Principal Jaffna College), Rev. Fr. M.J.Le Goc (Rector, St. Joseph's College), Rev. W.J.T. Small(Principal, Richmond College), Mr. C.A. Janz (Principal, St. John's College) Mr. Leigh-Smith (Principal, Government Training College), Mrs.G.Opie(Principal, C.M.S. Ladies College), and Mr. P. de S. Kularatna (Principal, Ananda College). As we can notice, the only Sri Lankans in committee were messes Kularatna and Janz. Obviously, Kularatna was the only Buddhist (G.P.S.H de Silva, 1992: 203).

We need here to take note of the fact that "Oriental subjects" which formed the cultural heritage of the country, so insensitively removed by the "leading school-masters" of Sri Lanka at the time, had been receiving ample attention from the English Board of Education. In their draft curriculum Sanskrit, Pali and History of Ceylon had been included. Our "leading schoolmasters" ignored the suggestions made by the English Board and made their own decisions with regard to the curriculum. The lacunae with regard to Oriental studies was observed by the Director of Education, E.B.Denham, when he stated in his Report that "provision should also be made for special courses in Sanskrit and Pali, Tamil, Sinhalese and Oriental history, (and)Archaeology" (G.P.S.H de Silva, 1992 : 203).

All this happened in 1920. But when the University College was established on 1 January 1921, its affiliation was with The University of London and the suggestions regarding Oriental subjects were included rather gingerly.

The Ceylon University College, administratively a government department and academically an affiliate of the University of London, had as its first Principal Robert Marrs, a British academic who had had administrative experience in India.He was to continue in that post for twenty out of the twenty one years of the College's existence. As records indicate, he was not very sympathetic to nationalist aspirations. Ediriweera Sarachchandra, who was later to be one of the leading academics of the University of Ceylon, was a student of CUC during the period 1933 -36,has noted that the University College had a "colonialist culture and an imperialist atmosphere" (Sarachchandra, 1985:53).In fact, according to Sarachchandra, Marrs was an "ugra adhirajyavadiyek" (strong imperialist) (Sarachchandra, 1985:73). One reason why Oriental studies did not find any encouragement in the CUC was most probably due to his antipathy.

In any case the CUC had to follow the London syllabus. Thus the subjects as far as Arts courses were concerned were, English, Latin, Greek, Sinhalese, Pali, Sanskrit, Tamil, History, Economics, Geography, Education and Philoso phy(Jayasuriya,n.d.:501). It should be mentioned that Sinhalese, Pali and Sanskrit were grouped together in one Department with one lecturer in charge; so was Tamil. There were no Professorships for these subjects. History and Economics were in one Department with an Englishman as Professor. The History taught was exclusively European history including the history of England. Studies on the languages which

The Ceylon University
College, administratively
a government
department and
academically an affiliate
of the University of
London, had as its first
Principal Robert Marrs,
a British academic who
had had administrative
experience in India.He
was to continue in that
post for twenty out of the
twenty one years of the
College's existence.

form part of the county's national heritage were to receive their due place in the university curriculum only after the establishment of the University of Ceylon in 1942. As it has to be narrated in detail, I wish to keep that for later in this essay and deal here with the problem of the study of the history of Sri Lanka.

As for the study of Sri Lankan history, the subject was ignored when the Ceylon University College was instituted in 1921. It was fortunate however, that S.A.Pakeman, an eminent Cambridge scholar, became the first Professor of History. At the outset of his assuming duties in Sri Lanka, he seems to have noticed the need for promoting studies on indigenous sources of knowledge. He wrote in his first Annual Report

The discerning mind will be solicitous for those studies which will enable the products of the University to compete creditably with other people of the East and of the West, and the complex struggle of modern life; but it will not exclude from its ideal the elevating influence of the Humanities and, more particularly the advancement

of those Oriental studies (language, literature, art, philosophy and archaeology) which are appropriate to the origin and genius of the people (Quoted in G.P.S.H de Silva, 1992: 207).

We cannot help observing that this expatriate Professor was sensitive enough to note a pressing need in our highest seat of learning which the blinkered vision of colonial Sri Lanka's "leading school – masters" failed to see.

Five years later, Professor
Pakeman expresses his hope that
"students from the college will
take up Oriental history in the near
future" (G.P.S.H.de Silva, 1992:
207). We should remind ourselves
of the fact that "history" as a subject
of study in the Ceylon University
College at the time was confined to
the study of European History and
British History, mainly History of
England.

We find repeated references to the lack of interest in Ceylon History among the students in Pakeman's Annual Reports until the end of the CUC. There were many reasons for the paucity of interest in "Ceylon" history at that time. While there were enough and more facilities - text books and teachers – to study European History in schools, there was only little scholarly interest in the subject till the 1930's. More importantly, as we shall see in the life of the first serious scholar on the subject of Sri Lankan history, there were no job prospects for Sri Lankan History graduates.

Almost all of the English educated patriots who were in the Ceylon University Association of 1906 were also members of Ceylon Social Reform Society (founded in 1905). One of its leading figures was Dr. Ananda Coomaraswamy who believed that the colonial system of education was "motivated by an intention to destroy existing culture", and he saw that the products of this education became

## ද බුඩිස්ට් / The Buddhist

"intellectual parasites", who had become "strangers in their own lands" (Quoted in Wickramasuriya, 1976). We see here an echo of what Arunachalam stated as the aim of the proposed University in the island. In fact a delegation from the CSRS had an interview with Governor Sir Henry Blake on 2 July, 1906 and made representations with no avail for the "inclusion of the mother tongue" and the "history of the motherland" as compulsory subjects in schools (Dharmadasa, 1992: 207).

It needs mention here that the introduction of Sri Lankan history in schools at this time (early years of the 20th century) would not have been very easy. The main reason was the lack of text books. The earliest books on Sri Lankan history were, History of Cevlon(1900) by L.E.Blaze(a school principal), Outlines of Ceylon History(1911) by Donald Obeyesekere (an amateur scholar) and A Short History of Ceylon by H.W. Codrington, (a British Civil Servant) was to appear only in 1924. Subsequently, a Sri Lankan scholar G.C.Mendis, (who had been a student of Blaze in Kinswood College, Kandy, and by 1930 was a lecturer in the Government Training College) produced Early History of Ceylon only in 1932. (This latter book was translated into Sinhalese only in 1944). The career of G.C.Mendis, the pioneer Sri Lankan Historian of modern times, illustrates the difficulties in introducing the subject of Sri Lankan History in the country's educational system, including the universities. The attempt first failed in the Ceylon University College (1921 - 1942). Thereafter, even in the University of Ceylon, inaugurated in 1942, the inclusion of Sri Lankan history in the curriculum was slow in coming(G.P.S.H. de Silva, 1992; Roberts, 2016).

It is to the credit of Professor S.A.Pakeman that in his enthusiasm

to popularize the study of Sri Lankan history, he identified the young scholar G.C.Mendis and promoted his higher studies in London. Mendis on his part, recognizing the need to study the sources in the original, studied Pali under T.W.Rhys-Davids, (the eminent Pali scholar and founder of the Pali Text Society) and thereafter worked under Prof. Wilhelm Geiger, (the erudite German Orientalist and translator of the Mahavamsa[1912]), and produced his doctoral dissertation A Historical Criticism of the Mahayamsa which earned him the Ph.D. in 1931. His return to the island the same year was disappointing because there was no position for him in the Ceylon University College to teach history. He got a visiting lectureship in Pali. Indefatigably Mendis proceeded with his studies of Sri Lankan history and produced Early History of Ceylon in 1932. He also worked on a three volume history titled Our Heritage, its first volume covering the early period appeared in 1935 (the second appeared in 1938 and the third in 1944. It was also translated into Sinhala in the 1950's). It was only in 1937 that Mendis was given an appointment in the University College but that was as "Lecturer in Indian History". It needs mention that Mendis being a Christian was not very popular among some Buddhist scholars of the time because of his critical approach to the Mahavamsa (Roberts, 2016; Gunasekara, 1999).

The study of Sri Lankan history, as would have been expected, did not receive enough attention during the initial years of the University of Ceylon established in 1942. Vice Chancellor Jennings, being the keen observer that he was, mentioned in his very first Annual Report that it was hoped "that the Department of History would change its centre of interest from Europe to Asia" (G.P.D.H de Silva,1992:210).

The change, however, was slow in coming. Ten years later (1952), there was no course in Sri Lankan history available for the First (General Arts Qualifying) year. This was the year when most students would choose history as a subject, as they would thereafter either opt to remain with the subject in the following years or would opt to shift for special degree courses in other subjects from the second year onwards. Among the Degree Courses in the Department of History, in the General Degree Programme Sri Lankan History formed only one course among fourteen. In the Special Degree Programme, Sri Lankan History constituted only one among four courses in the Qualifying Year and again one out of four in Part I and one out of two in Part II (G.P.S.H de Silva, 1992: 212 – 13). This unsatisfactory state of affairs continued till the 1960's when not only was the focus of attention shifted to South Asia and South East Asia, but detailed history courses on various aspects of Sri Lankan history came to be introduced in the curriculum.

Scholars in the Department of History as well as outside have noted that this glaring lapse during the early years of the Department was due to the inertia of the first Professor and Head of Department, Dr. H.C.Ray, a Bengali academic who had earned a reputation as a good scholar on Indian History. He had been a friend of Dr. G.C. Mendis from the SOAS days and the story goes that when Professor Pakeman retired on the eve of the founding of the new university, Mendis, who was the most suitable academic to succeed him, graciously invited his friend Ray to take up the post. This act, according to Professor K. M de Silva, was "a colossal mistake" (Quoted in Roberts, 2016). Professor de Silva, who became the Founder Professor of Sri Lankan History in Peradeniya in 1969 and who was

a student and then young lecturer in the Department in early 1950's has given details of the Ray period which ended in his **Memoirs of a Historian**(2017).

In spite of those internal problems one of the most creditable achievements of the Department of History was the production of the three volume History of Cevlon (SriLanka) which was a collaborative effort in which some eminent scholars from outside the university were also invited to participate. It should be mentioned that as "the need for a comprehensive History of Ceylon was felt for a long time, "this national need, was first recognized by the Founder Vice Chancellor Jennings, who believed that it was the duty of the University to "supply this need." He got the Senate to move in the matter, getting the first Editorial Board, headed by Dr.G.C.Mendis appointed (Attygalle, 1959:V). This happened in 1953 and Mendis retired in 1954.

The project was revived in 1956, the Editorial Board under Prof. Ray, planned the lay out, identified would be writers and sent out the invitations. Ray retired in May 1958 but fortunately for the project the dynamic archaeologist cum historian, Dr. Senarath Paranavitana, came into the scene from January 1957 (after his retirement as Commissioner of Archaeology he had been appointed the Founder Professor of Archaeology in Peradeniya). He handled most of the editorial work. Volume I appeared in two parts during 1959-60,(covering the period from early times to the end of the Kotte Period), while Volume II (covering the Portuguese and Dutch Periods) got delayed. Volume III (dealing with the British Period) was published in 1973. Although Volume I mentions Professor Ray as its Editor in Chief, the bulk of the editorial work was done by Prof.

Paranavitana, who also wrote nearly one third of the chapters. Similarly, Volume III owes much to the contribution of Professor K.M de Silva, who has written many of the chapters in the volume. Again Prof. de Silva took upon himself the task of bringing out the delayed Volume II which was finally published in 1995.

Scholars in the Department of History have been producing a remarkable research output on various aspects of Sri Lankan history during the period starting from the 1950's. The earliest in this series was the massive dissertation submitted for the Ph.D. Degree in 1948 by L.S.Perera, dealing with the institutions, religious and secular, as reflected in the inscriptions from early times to 10th cen. AD.It won him the first Doctorate for History given by the new university. K.W.Goonewardene, S.Arasaratnam and V.Kanapathypillai produced dissertations on various aspects of Dutch administration of the maritime regions. And T.B.H.Abeysinghe and C.R de Silva worked on the Portuguese period.K.M de Silva worked on social policy and missionary organizations in early British periodas his Ph.D. study, and subsequently became the leading authority on the British period. An outstanding work he has produced is the one volume A History of Sri Lanka which covers the period from early times to 1994. Among others, Sirima Kiribamune and R.A.L.H.Gunawardene made in depth studies on medieval Sri Lankan history. Gunawardena's work is of special interest because he has applied modern social science theories to study the Sri Lankan situation. K.Indrapala studied the early Dravidian settlements in Northern Sri Lanka. All these dissertations were submitted to SOAS in London. Studies by Michael Roberts

reflect a vast array of interests, the economic policies of British times, social transformation, nationalist movements, and the political and social history in modern times and so on.

We shall now turn to the fortunes of "the Oriental subjects" particularly language and literature subjects in the new university.It should be placed on record that. as nationalist sentiments would have expected, special recognition was given to "Oriental Studies", at the inauguration of the University of Ceylon in 1942. The initiative for that came from the first Vice Chancellor Sir Ivor Jennings himself who prepared the final draft of the Ceylon University Ordinance of 1942 which was passed without division by the State Council. While the Ordinance was at its draft stage, Jennings wrote to the Minister of Education:

"I should have to draw the attention of the Committee to the absence of sufficient powers for the effective teaching of Oriental subjects. I have particularly in mind the need for a Faculty of Oriental Studies" (Alwis ed. 2013, vol V: 303).

This suggestion was eagerly accepted not only by the Minister, C.W.Kannangara, but also by Professor Malalasekara and others teaching Oriental subjects in the University. Furthermore, the fact that even those individuals in the country at large, who had the interest of Oriental studies at heart, welcomed the proposal as reflected in a letter sent by the President of the Oriental Studies Committee of Cevlon to Sir Ivor Jennings congratulating him for taking this step(Alwis ed., 2013, vol V: 312 -13).

As a sequel, not only was the Faculty of Oriental Studies instituted in the university, but it was also given primacy of status in the faculty hierarchy (Dharmadasa, 2019: 16). We need to keep in mind



that among the Oriental languages, Sanskrit and to a certain degree Pali had received considerable attention from scholars, particularly European scholars, and that Tamil too had a considerable corpus of studies on language and literature produced by South Indian scholars, but Sinhala lagged behind at the time (1942). There were only a few scholarly works of a high standard if judged from the point of view of contemporary world standards. The task of elevating the quality of Sinhala studies, taking the lead of "World Standards", which meant principally standards set by European scholars, was undertaken by the university academics in the years to come. The Vice Chancellor, in his inaugural Lecture to the University community delivered on 14 July, 1942, had mentioned, among other things, that "we anticipate the Faculty of Oriental Studies to put on flesh" (Alwis ed., 2013 vol.I: 281). This indeed happened as the years passed.

Understandably, the first Dean of the Faculty of Oriental Studies was Professor G.P.Malalasekara

(BA; MA; Ph.D.; D.Litt. [London]) who was appointed the Founder the Professor of the Department when it was first set up in 1943. His contributions to Pali and Buddhist studies were immense. Two of his momentous contributions to Pali and Buddhist studies were the inauguration of the Tripitaka (Buddhist Cannon) translation into Sinhala and the Buddhist Encyclopaedia project, both of which were inaugurated in 1956 as part of the Buddha Jayanthi celeb rations(Handurukanda, 1994:235). The Department of Pali made great strides in Pali and Buddhist Studies in the years that followed. I refer briefly to the Ph.D. studies and some later contributions to Pali and Buddhist Studies by the scholars in the Department. Malalasekera's successor as professor was N.A. Jayawickrama who made studies on Pali grammar initially and then shifted to editing of Pali texts and translating them into English.Jotiya Dhirasekara worked on Buddhist monastic law, and succeeded Malalasekera as Editor in Chief of the Buddhist

Encyclopaedia. Lily de Silva studied Buddhist rituals; W.S. Karunaratne studied the theory of causality and other aspects of Buddhist Philosophy.D.J.Kalupahana also studied Buddhist Philosophy particularly with reference to other philosophical systems. Almost all these scholars had close connections with The Pali Text Society in London and participated in editing and translating Pali texts. With their research and publications. these scholars were able to expand the vistas of Pali studies to cover various aspects of Buddhist philosophy and Buddhist culture. As time passed these aspects of Pali and Buddhist studies became the focus of attention in new Departments of Study.

We note that the authorities of the new university led by the Vice Chancellor Sir Ivor, were keen to appoint scholars of high academic repute to Professorships. Perhaps they had been warned by the bitter experience of some Indian universities (G.P.S.H de Silva, 1992: 204) whose academic reputation had suffered due to bad recruitments. Thus we find the first Professor of Sanskrit was found from the School of Oriental and African Studies – Dr. Betty Heiman, a German scholar of international repute. Although she was advanced in age, on assumption of duties and served only six years as Professor and Head, her dynamism attracted many students to the Department and it is on record that the number of students reading for the Special Degree rose from 5 to 27 when she retired in 1949 (Handurukanda, 1994:236)

If we are to examine briefly the subsequent development of Sanskrit studies in the university, the department forged ahead with Heiman's able successor, Dr. O.H de A. Wijesekera, a scholar with a wide range of interests. Although his Doctoral dissertation submitted to the SOAS was on Indo-Arvan philology, he was deeply interested in Indian philosophy and aesthetics. So was his successor Dr.Jayadeva Tilakasiri who started with studies on Sanskrit literature and shifted his attention to theatre and folk arts. Dr. M.H.F. Jayasuriya, worked on Indian philosophy for his Ph.D. and shifted attention to treatises on shilpasastra (arts and crafts). Dr. Siri Gunasinghe, again working on treatises on shilpasastra, specialized on the art of painting. Particular mention should be made of Gunasinghe's noteworthy contributions to the development of modern Sinhala literature, as creative writer and literary critic (Amarasinghe ed.: 2010). Dr. Ratna Handudrukanda specialized on Buddhist Sanskrit texts and she has been one of the pioneers of this research area in Sri Lanka. We shall now turn to the Department of Sinhala.

The founder Professor of Sinhala in the new university was also from the SOAS – Dr. M.D.Ratnasuriya, who had earned in 1931 the first Ph.D. on a subject related to Sinhala from a European University. His

Doctoral dissertation was A Critical Study of the Sikha Valanda (a book on monastic discipline of the 10th cen. which is of special interest because of its linguistic features). "Putting on flesh" as the Vice Chancellor had expected, with regard to language departments of the day were concerned, consisted of two aspects. One was the unravelling of the history of the language and the other was going out in search of new areas of knowledge, particularly taking the lead given by foreign, particularly European scholars in language and literature studies. In the present study however, we have to confine ourselves to new areas of research pertaining to the national cultural heritage.

In the years that followed the founding of the university, there was vigorous growth in all spheres of activity. With regard to academic pursuits the pressing need of the day was leaving behind the shadow of the University College days and expanding the vistas of the particular subjects of study. We noted briefly earlier how this happened with regard to Pali and Sanskrit studies. In the Department of Sinhala, Prof. M.D.Ratnasuriya, as the Founding Professor, is reported as having had a vast programme in view for the future development of Sinhalese studies. His particular area of interest was Sinhalese culture with special reference to folk lore, folk beliefs and folk art (Weerasinghe, 1986). Unfortunately however, his untimely death in 1951, at the age of 49 deprived Sinhala scholarship of what he wished to achieve. His successor was Dr. D.E.Hettiarachchi whose tenure which lasted for 18 years, witnessed the heyday of Sinhala Studies in the University. To begin with, it was under his guidance that the teaching medium in the Department was changed from English to Sinhala, thus removing the last vestige of the CUC days.

A classical scholar who graduated from the University College in 1931 with a first class in Indo – Aryan Studies, he proceeded to the University of Calcutta obtaining an MA in Sanskrit and Prakrit Studies. The Ph.D. he obtained from Calcutta in 1946 was on a historical survey of the vowels in Classical Sinhala. Subsequently he proceeded to SOAS in London and submitting a thesis on a critical edition of the Vesaturu Da Sanne, (12th cen. exegetical work) obtained the Ph.D.(London) in 1948. Hettiarachchi brought out several editions of Sinhala classics and his scholarly articles in learned journals covered various aspects of the linguistic features of Sinhala (Disanayaka, 2017; Dharmadasa, 2018)His magnum opus is the authoritative edition of the 10th century exegetical work Vesaturu Da Sanne with a 96 page introduction where he sates, among other things, the fact that with regard to other New Indo-Aryan languages of South Asia such as Hindi, Bengali, Gujarati etc. Sinhala stands out as the first to develop a written literature of its own (Hettiarachchi, 1974:xxii – xxx). Hettiarachchi has functioned for some time as the Editor in Chief of the Sinhala Etymological **Dictionary** (initiated by Sir D.B.Jatatilaka) and he was also the Founder Editor in Chief of the Sinhala Encyclopaedia, a project which began in 1955(as part of the Buddha Jayanthi Celebrations) and brought out the first six volumes during his tenure of office. The other outstanding scholar on the historical linguistics of the Sinhala language was D.J.Wijeratne whose Doctoral dissertation submitted to the SOAS in 1951 was A Morphological **Study of Sinhalese Inscriptions** from 3rd cen BC to 10th cen AD. Wijertne later published The History of the Sinhalese Noun(1956) which is considered a classic in Sinhalese historical linguistics.

# ද බුඩිස්ට් / The Buddhist

Two academics of the Sinhala Department who followed the lead given by Ratnasuriya in the study of Sinhala culture were M.B.Ariyapala and P.E.E.Fernando.Ariyapala proceeded to study medieval Sinhalese society and culture as it is reflected in the literary and archaeological sources of the period. This study won him the Ph.D. from the SOAS in 1950. This work has been published as Society in Medieval Cevlon(English) and Madhyakalina Lanka Samajaya(Sinhala). P.E.E. Fernanado proceeded too to the SOAS in London for his postgraduate studies and worked on a dissertation titled Arts and **Crafts of Ancient Ceylon**. His sources were, again, the literary and archaeological sources of the period. This study won for him the Ph.D. in 1954. Fernando however, shifted his interest to Sri Lankan palaeography and his pioneering study "Palaeographical Development of the Brahmi Script from 3rd cen. BC to 10th cen. AD" has been published in The University of Ceylon Review (vol. xviii, nos 3 and 4, )

The academic who brought much fame to the Faculty, if not the whole University, was Ediriweera Sarachchandra. Having graduated in Indo-Aryan in 1836 from the University College, he had a one year spell in Tagore's Santiniketan studying Indian Philosophy and Music. He was recruited as lecturer in Pali in 1944. By this time he had evinced a strong interest in modern Sinhala literature publishing Modern Sinhalese Fiction (1943), the very first critical study of a facet of modern Sinhala literature. In 1945 he brought out another pioneering study, "Some Observations on the Sinhalese Drama" ( as the Preface to the publication of the text of Kapuva Kapothi -the Sinhala translation of an European play compiled by Sarachchandra in collaboration with D.J.Wijeratne and A.P.Gunaratne) That long Preface was the first critical survey of the Sinhala theatre as it existed at the time. In 1949 Sarachchandra produced yet another pioneering work Sahitya Vidyava which was the first theoretical guide to critical evaluation of literary works, particularly poetry. In the meantime Sarachchandra had been to SOAS in London and obtained the Ph.D. for the dissertation Bhavanga and the Buddhist Psychology of Perception He had also obtained an MA in Philosophy from the University of London.

When the University was finally shifted to its true home, Peradeniya, in 1952, the Sinhala Department was not only under a new Professor, D.E.Hettiarachchi, but it also had as a senior member of staff. Dr. Ediriweera Saachchandra. Getting Sarachchandra transferred to the Department was to cater to a pressing need - the introduction of modern Sinhala literature as part of the Sinhala curriculum. Sarachchandra was the only academic in the country who had proved his capabilities to handle this task. After his advent the Sinhala curriculum was redrafted, giving space to the study of modern literature from the First Year onwards, while retaining the core courses on classical language and literature (Dharmadasa, 2019: 43-45).

Sarachchandra had a wide range of interests, ancient and modern literature, theatre, critical theory, Indian and western Philosophy, while being a novelist, playwright and play-producer. In the present study we shall confine ourselves to his work concerning the national cultural heritage. Although his first venture into the field of theatre was a translation of an European play, Sarachchandra came to believe that theatre as a form of art should be deeply rooted in the cultural traditions of people. He seems to have arrived at this conclusion

after his experiences with **Kapuva** Kapothi, a dialogue play in the Western mode which appeared to be good only for light entertainment. For the depiction of deeper human problems, which in his words was creating "a deep feeling or some understanding about life which could penetrate the skin, flesh, nerves and bones and finally resting on the bone marrow" one had to utilize artistic expressions from the people's cultural tradition(Sarachchandra, 1085:170 -71). The metaphors he is using are from a Pali source but the meaning is obvious. Sinhala theatre should be deeply rooted in the fertile field of national culture if it wanted to go beyond light entertainment and handle serious themes. As Sinhalese artistic tradition did not have a classical theatre it was with Sanskrit, one had to look for the rudiments of theatrical art in the folk tradition. Sarachchandra searched Sinhala folk dramas such as Sokari, Kolam and Nadagam and the elements of theatre in Sinhalese healing rituals and produced the book The Sinhalese Folk Play in 1952. Armed with such material, he was looking for examples he could follow for the production of a modern play based on the tradition in other cultures in the Orient. Unexpectedly, he got the key to what he wanted to do in Japan, when he watched a performance of a Kabuki play which was the modern performance of a traditional play.(Sarachchandra, 1985:180). The result of all these was the monumental Maname (1956) which utilized the folk theatre form the *Nadagama* in a remarkable combination of theatre craft, poetic sophistication with a touch of the classical literary tradition, and dramatic concentration in which the elements of the folk theatrical tradition were adapted tastefully to the modern stage. Critics noted that **Maname** "fired the enthusiasm of audiences.

62

critics and playwrights and Sinhala theatre was born" (Lakshmi de Silva, 2013:175). Furthermore, Sarachcandra's utilization of the classical idiom in his serious plas such as Maname (1956). Sinhabahu (1961) and Pemato Jayati Soko(1969) he utilized the Sinhala classical idiom to which the audiences readily responded as it evoked a sense of national identity (D.M de Silva, quoted in Lakshmi de Silva, 2013:175). With his tremendous contributions to the field of modern literature. including theatre, Sarachchandra

became an iconic figure in the field of the arts in 20th century Sri Lanka (Dharmadasa, 2016). As far as the university was concerned Sarachchandra became the most famous academic in the whole university and in fact his personality tended to attract many a student who entered the Arts stream to offer Sinhala as a subject. Thus by the 1960's the Department of Sinhala became the largest department in student numbers as well as in the number of staff members. The University created a special Chair of Sinhala for Sarachchandra in

1960 which was the first such Chair in the University's history.

With regard to Tamil studies too there were revivalist and modernistic trends in the activities of the academics of the new university. As it happened with the Chairs of Sanskrit and Sinhala, a scholar from outside the university was made the Founder Professor of Tamil. He was Swami Vipulananda (B.Sc. [London] and Pundit [Madurai]) who had been first Professor of Tamil in Annamalai University in Tamilnadu. He had been a translator (Shakespeare and Tagore to Tamil), literary critic, and poet in addition to his scholarly interests (Nuhuman, 1992:189). During the ten years he held the Professorship he was able to expand the curriculum, freeing it from the confines of the University College days which was characterized by translations and the study of grammar of the classical texts. The study of modern literature was undertaken along with literary criticism based on contemporary Western theories. Such progressive steps were unknown even in contemporary Tamilnadu (Nuhuman, 1992: 186). Vipulanandan's successor was K.Kanapathipillai, who had earned a First Class in Indo-Aryan from the University College and proceeded to SOAS to obtain Ph.D. for a dissertation on Tamil inscriptions in Sri Lanka in 1937, which was the first such achievement by a Sri Lankan. Kanapathipillai while being a historical linguist and epigraphist was also a dramatist. The most interesting aspect of his plays was the utilization of colloquial Jaffna Tamil in the dialogue, a revolutionary step at the time (Tillainathan, 1992, 192)Obviously, this fascination with the colloquial language stemmed from his linguistic training in London where modern linguistic studies were centred on the spoken language in contradistinction to traditional



#### ද වූඩිස්ට් / The Buddhist

"Philological Studies" which dealt with written texts. Kanapathipillai's contemporary, V.Chelvanayakam, who was eventually to succeed him as Professor of Tamil, was a literary historian. His two volume history of Tamil literature, Tamil Ilakkiya Varalaru (1951) has been hailed as the most authoritative work on the subject, even in South India. The most remarkable feature of this study is the author's attempt to relate literary trends to the contemporary socio-political developments (Thillainathan, 1992:180). Professor Kanapathipillai was also the pioneer scholar studying the folklore of the Sri Lankan Tamils. His interest in studies on folk culture was continued by S. Vithianandan. Although his Ph.D. from the SOAS in 1950 was on Medieval Tamil literature. Vithiananthan drifted subsequently to the study of folk culture and made a remarkable contribution working on Tamil folk theatre in Sri Lanka. Following the lead given by Sarachchandra in bringing on modern stage the folk theatre form the the nadagama, Vithiananthan brought on stage a modernized form of the folk theatrical form terukkuuttu with great success. Vithiananthan is also credited with a pioneering study on the Tamil identity titled Tamilar Calpu (Tamil civilization) a highly acclaimed work among Tamil scholars here and abroad (Thillainathan, 1992::182).

In summation it could be said that by the second decade of its inception, the Faculty of Oriental Studies had not only put on enough "flesh" (as expected by the founder Vice Chancellor) but also had fulfilled a national mission, that of unravelling and "updating" the national cultural traditions. To end the story I would like to add that the Faculty of Oriental Studies came to an end with the University Reorganisations of 1972.

#### References

Alwis, A.T. (2013) Peradeniya:The Founding of a University,Peradeniya, Univ. of Peradeniya

Publications.

Amarasinghe, Jayantha ed. (2010) Siri GunasingheUpaharaLipi Sangrahaya, Colombo,

Godage.

Attaygalle, Nicholas (1959) Preface to Umiversity of CeylonHistory of Ceylon, Colombo,

University Press.

Crystal, David (1987) The
Cambridge Encyclopedia of
Linguistics, Cambridge, Cambridge
Univ. Press

de Silva, G.P.S.H. (1992) "The Study of Sri Lankan History in Sri Lankan Schools and the

University" pp. 199-222 In R.A.L.H.Gunawardena , More Open than Usual,

Peradeniya, , Umiv. Of Peradeniya de Silv, K.M. (2016a) D.S. Senanayake: A Political BiographyKandy. International Centre

for

Ethnic Studies

de Silva, K.M. (2016b) Memoirs of a Historian , Kandy, ICES

de Silva, Lakshmi (2013)

"Homage to a Pioneer," pp`75-8in K.N.O.Dharmadasa and

P.B.Galahitiyawa ed. Maname Pratyavalokanaya, Colombo,Godage Dharmadasa, K.N.O. (1992)

Language, Religion and Ethnic Assertiveness: The Growth of

Sinhalese Nationalismi in Sri Lanka, Ann Arbor, The Univ. of Michigan

Dharmadasa, K.N.O. (2007) "Colonel H.S.Olcott: A Hero of the Sinhalese-Buddhists" pp.

309-325 in The Theosophist: Olcott Commemoration Volume, Adayar

Dharmadasa, K.N.O. (2016) "Peradeni Gurukulaya: Aitihasika Vimarshanayak",pp.555-93 in

Jayantha Amarasingha Ed. Nutana Sinhala Sahitya Praveshika, Visidunu Boralasgamuya

Dharmadasa, K.N.O.(2018a)

"Sir D.B.Jayatilaka:The Literary Laureate,"pp.50-55 inThe

Buddhist, vol. CXXXVIII Dharmadasa, K.N.O. (2018b)

Hettiarachchi

GunanusmaranaaDesnaya, Dept. Of Sinhala,

Univ. of Peradeniya Dharmadasa, K.N.O. (2019)"Lanka VishvavidyalayeSinhala Adhayananshaye Arambahaya Ha Vikashanaya, 1943-1967", pp.12-70

in Sandagomi CoperahewaEd. Sinhala Adhayananshaye Vrttantaya", Dept. of Sinhala, The University of Colombo

Disanayaka, J.B. (20`7) Mahacharya D.E.HettiarachchiBashagnaya Ha Vaagvidyagnaya.

Dept of Sinhala the University of Sri Jayaevardenapura

Gunasekera, Wilfred M.( 1999) "G.C.Mendis: A Sound Historian of the Old School"Ceylon

Daily News28.10.1999 (Reproduced in Tuppahi.Com)

Handurukanda, Ratna,( 1994)"Orientalia in the University"p.226-340",SriLankaJournal

the Humanities,vols. XVII & XVIII

Hettiarachchi, D.E. (1974)Dhampia Atuva Getapadaya, Colombo, Univ. of Ceylon Press

Jayasuriya, J.E. (nd)Educational Policies and ProgressDuring British Rule in Ceylon,Colombo,

AssociatedEducational Publishers Nuhuman, M.A. (1882) "The University of Peradeniya and the Development of Tamil Literary

Criticism in Sri Lanka"pp. 185-98 in R.A.L.H. Gunawardena,ed.op.cit. Roberts.

Michael, (2016) "ATributeto G.C. Mendis," Island, 9.7.2016 (Reproduced in

Tuppahi.com) Sarachchandra,Ediriweera (1985) Pin Eti Sarasavi

Waramak, Denne, Colombo, Dayawamsa Jayakody

Thillainathan, S.(1992) "Some Aspects of the University's Contribution to Tamil Studies in Sri Lanka," pp.176-84 In

R.A.L.H.Gunawardena ed. Op.cit. Turnour, George (1837) The

Nahavanso in Roman Characters with Translation, Cotta

Mission Press

Weerasinghe, Amaradasa (1986) Sinhala JanashrutiyaHederims,

Cilimbo, Sanskruti

Prakashana

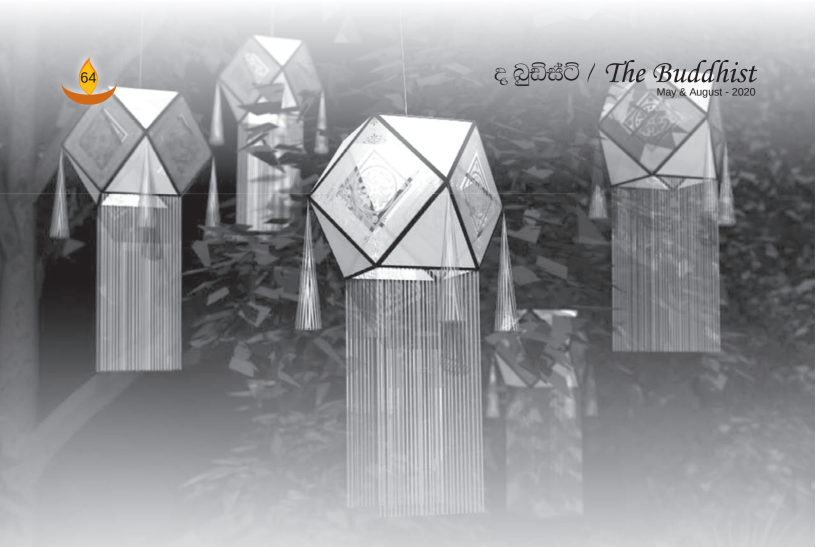
Wickramasuriya,

Sarachchandra,(1976) "Strangers in their OwnLand: Ananda

Coomaraswamy and Education in Colonial Sri Lanka," pp. 1-26 in Sri

Journal of the Humanities, vol. I no.1





# LET'S REMEMBER QUEEN MAHAMAYA DEVI WHO GIFTED A NOBLE SON PRINCE SIDDHARTHA GAUTHAMA

The full moon on this Vesak Day, so serene Shone brightly, casting its mellowed golden beams Over the sylvan garden of LUMBINI The ideal place for solace and peace.

To the melodious songs of birds and dancing trees The fragrance of flowers scenting the breeze Beautiful Mahamaya Devi,King Suddhodhana's queen With her retinue, rested here, enjoying peace.

This day we should revere and remember Mahamaya Devi the Queen Mother To whom a prince was born, named Siddhartha Who enunciated the Eightfold path to attain Nibbana

His knowledge of life was boundlessly vast None could equal nor ever surpass Ending suffering in Sansara, he found at last And attained Buddhahood, and showed us the path Let us on this eventful day, remember With gratitude and bow in prayer To that Mother who gifted a Noble Teacher, a Buddha To the world He preached the sublime Dhamma

As done in our homes, worship and adore Our mothers who bore hardships, untold Let us not forget to say the same prayer, every morn To Queen Mahamaya Devi, mother of the greatest being ever born

"Dassa mase uregathva Posethi uddhi karanan Ayu Deegan vassa sathan Mathu padan nama mahang,

> Sirimal Gardiarachchi BORALESGAMUWA

#### ද බුඩිස්ට් / The Buddhist

The very word "Vesak" lightens up the mind of many a Buddhist devotee, since the three most significant events in the life of the Buddha took place during the month of Vesak. Buddha's final birth in Sansara as prince Siddhartha, the attainment of Supreme Enlightenment, and finally, his entering of Parinibbana have been on full moon days all in a month of Vesak.

While recognizing the great significance of all the three events, the achievement of Supreme Enlightenment by the Buddha could justifiably be considered most significant, since it led to the revelation to the world, for the first time, a doctrine containing a perfectly rational analysis of the root cause of human suffering and a philosophical as well as a practical way to accomplish its termination. Hence, it was in effect, an intellectual revolution negating multitudes of hitherto existent religious concepts and beliefs based on mythical and imaginary forces, prevalent within the contemporary Indian religious society.

As explained by many scholars such as Professors O H De A wijesekara, K N Jayatilake, D J Kalupahana etc, Buddha was born during a period of transition of ancient Indian religious concepts from the Vedic beliefs towards an era of investigative efforts towards more rational as well as a practical forms of religion. This is reflected in the emergence of the Aranyaka tradition followed by the Upanishad thinkers who in their own ways, were engaged in search of salvation from death, and thereby, the achievement immortality. As explained by many scholars, such intellectual

# VESAK, THE MONTH OF UNIQUE SIGNIFICANCE



R. S. Jayaratne

Former Secretary, Ministry of Public Administration and Home Affairs



curiosity is reflected in a frequently quoted prayer in the pre-Buddhist Bruhadaranyaka Upanishad (Chapter 1. 3. 28 ) which reads as follows. Asato ma sadgamaya, tamaso ma jotirgamaya, mrutyo ma amrutangamaya, " --- "Lead me from ignorance to perfect understanding of the reality. lead me from darkness to light, lead me from mortality to immortality." However, as explicit in the said Upanishad, this prayer had merely been frequently sung in various rituals conducted by the Udgathru priests for devotees in return for lavish rewards.

As described in the Brahmajala Sutta, the strong belief in a mythical Asthma operational within every human being had been the common factor among all the sixty four faiths prevalent among the contemporary religious groups during the Buddha's time. The key aspect of this belief is the recognition that the Asthma is the most active element

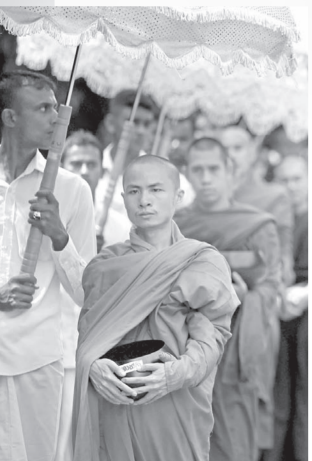
within the human body, which controls all its faculties. For example, the pre-Buddhist Chandogya Upanishad (Chapter 8.12.5 and 6) states that, "when a person is conscious of seeing, smelling, speaking, hearing, thinking, it is the Asthma which respectively sees, smells, speaks, hears, and thinks, whereas the eyes, the nose, the tongue, the ears, and the mind are only its instruments"

. Such a strong faith in a dominant Asthma within each person had led them to be entirely dependant on it for any spiritual progress, and this explains the total absence of any effort to direct one's own mind towards any type of intellectual analysis of the realities of human existence. Concentration had been on the appeasement of the individual Asthma for the attainment of the union with an imaginary Brahman. Simultaneously, certain religious groups believed that the internal Asthma could be purified through the infliction of rigorous pressures on the body, "Atthakhilamatanuyoga" while some other groups were resorting to certain penances such as constant cleansing of the body in streams and rivers as a means of its purification.

As stated in Ariyapariyesana Sutta etc, Buddha, during his six year long ascetic life in search of the absolute reality of human existence, at times associated with ascetics such as Alara Kalama, Udaka Ramaputra etc. However he left them when he realized their limitations and, along with five others who were to later become the Pancavaggiya Bhikkus, decided to engage themselves in a rigorous practice similar to the " Atthakhilamatanuyoga" referred to above.

Finally, having realized the futility of such practices, ascetic Siddhartha decided to engage in deep meditation in isolation, determined to achieve the realization of the absolute truth of human existence and the path to be followed to terminate the sorrowful Samsaric cycle of births and death.

Accordingly, he selected a serene location on the banks of the river Neraniana, and while being seated under the shade of a banyan tree, commenced deep concentration and meditation determined to realize the ultimate truth in the sphere of human existence, and achieved Supreme Buddhahood in the morning of a Vesak full moon day. As we are aware, he comprehended the Four Noble Truths, the first Noble Truth being the recognition of the fact that the births, disease, decay and deaths constitute suffering, while the second Noble Truth being the identification of craving as the cause of suffering. The eradication of craving has been recognized as the third Noble



Truth and the Noble Eightfold Path which has to be followed for the eradication of suffering through the termination of the cycle of births decay and death, has been identified as the fourth Noble Truth.

As explained in the three Bodhi Suttas in the Khuddaka Nikaya, Buddha, after His Enlightenment, engaged himself in a week long meditation at the end of which he realized the process of dependant origination Paticca Samuppada, which rationally analyzed the chain of inter dependant events which finally lead to the births "jati', decay "jara, and deaths "marana". It emphasized that the root cause of such a process is "avijja" the ignorance of the four Noble Truths.

As stated in the Ariyapariyesana Sutta etc, Buddha, after His Enlightenment, had been quite conscious of the revolutionary nature of his Dhamma which goes against the contemporary mythical religious beliefs and practices "patosotagami". However, after

further contemplation, he had realized the existence of at least some people with the ability to comprehend his Dhamma, and decided to preach the doctrine to them . Accordingly, he joyfully declared, "aparuto tesam amatassa dwara, yo sotavanto pamuncantu saddham "---- " I have opened the gates of (the stream of ) immortality, any one wishing to get in, may wash off their false beliefs " As explained in detail by Professor K N Jayatilake etc, it is most likely that such an announcement by the Buddha had been a direct response to the Bruhadaranyaka Upanishad stanza "Asato ma sadgamaya ---mruthyo ma amatangamaya" praying to be led to the state of

immortality.

Accordingly, when we commemorate the great significance of the month of Buddha's achievement Vesak. of Supreme Enlightenment could justifiably be considered most significant event. Firstly, it led to the appearance of a uniquely great spiritual leader who had emphasized one's own ability to achieve the supreme goal of Arahantship without being dependant upon mythical and imaginary external forces. Simultaneously, the month of Vesak is also significant due to the origin of a great philosophical revelation, namely Buddha Dhamma, with its unique characteristics namely, it being well proclaimed "swakkhato", using elements which are presently visible to us and are right in front of us, "sanditthiko", while extending an invitation for any one to come in and witness, "ehipassiko" a doctrine which leads its followers towards higher levels "opanayiko" which constitutes a doctrine to be personally verified, felt and comprehended "paccattam veditabbo vinnuhiti" Hence the month of Vesak is memorable as the month during which, in addition to the emergence of a uniquely great human being, a great visionary leader who virtually inspired almost an intellectual revolution through the introduction of a rational and a practical way of the achievement of eternal happiness, the Supreme Nibbana, negating many a misconception on the realities of human existence hitherto professed and practiced by multitudes of contemporary religious groups.

> "Sabbe sattha bhavantu sukhitatta "May all beings be happy.







# Sri Lankan Contribution to Buddhism



Let me begin with three simple questions:

- 1. Would we have celebrated in 2011 the 2600th Anniversary of the 'Buddha's Enlightenment, if not for Sri Lanka?
- 2. Would the -world have known and remembered the historic Buddha and his role as the founder of this all-important spiritual and cultural heritage and venerated him as the foremost teacher and social reformer of his time, if not for Sri Lanka?
- 3. Would the Pali language

and the Buddha's original and the authentic teachings to humanity as recorded in the Pali Tripitaka and the Pali commentaries have survived to serve us now as they do, if not for Sri Lanka?

As a Buddhist, born and bred in Sri Lanka as well as an objective professional historian without any trace of chauvinism, my answer to each of these three questions in a resounding NO.

First, about the date. If not for the traditional .Buddhist chronology preserved in Sri Lanka and accepted by the Southern Buddhist countries of South and Southeastern Asia, we will have to wait for at least sixty more years to celebrate this day. According to what is generally calculated by scholars, the 2600th anniversary of the Buddha's Enlightenment will fall somewhere around 2071-72.

Far more important is the question relating to the memory of the historical Buddha, If Emperor Asoka had not sent his son and daughter introduce Buddhism to Sri Lanka and if this Island nation had not conserved his teachings in pristine purity, renewing when needed with missions from Myanmar and Thailand to revive higher ordination of monks, the historical Buddha along with his teachings would have preceded to oblivion if not to a secondary position as it has happened in other Buddhist traditions. He would have been relegated to background and the prominence given to the cosmic Amitabha Buddha, Dhyani Buddhas and the Buddhas of the

ten thousand Buddha-worlds and numerous Bodhisaivas and Taras. This happened not only in the countries to which Buddhism was introduced later but in the very land of its origin, India, where the Mahayana and the Vajirayana traditions developed at the expense of early Buddhism. The preservation of the unadulterated memory of the historical Buddha, as an awakened human being and not a reincarnation of a deity, and his original teachings directly to fellow humans is an immense service rendered not only to the Buddhists but also to the humanity. Otherwise the world today would not have come to admire and appreciate the Buddha as a paragon of virtue and Buddhism as the beacon of wisdom and ehical perfection for which parallels are hard to find.

It is with regard to the third question that Sri Lanka had played the most convincing and durable role. Let me enumerate them as they come to my mind.

From the third century before Christ-that is from the day Buddhism was introduced to the Island - to about the first century after Christ, Sri Lanka carried on a massive literary enterprise of preparing comprehensive commentaries in the old Sinhala language. Known as the Sihalatthakatha or Helatuva, these commentaries were an essential aid to the study of Buddhism not only in Sri Lanka but also the main land. Translated into the same language as the Pali Tripitaka in the fifth century by Buddhaghosa from Buddha Gaya and Dhammapala and Buddhadatta from Tamil Nadu. these commentaries remain the indispensable tools for the study and understanding of the complex teachings of the Buddha.

In the first century before Christ, the Sangha of Sri Lanka met at Aluvihara in Matale and wrote for the first time whole of the Tripitaka and the commentaries in books so as to save them from both natural and man-made disasters. Of all the compilations of the Buddha's teachings in different Indian languages, only the Pali Canon has come down to us in a language closest to what the Buddha used.

The logical flow and the internal consistency of its contents and the clear contrast in diction which reveal later interpolations testify to its authenticity. It can also be verified by comparison with the Agama Sutras of the Chinese Tripitaka, which represent the translation of the Sarvastivadin Canon in Sanskrit. Without the Pali Tripitaka which exists today in complete translations into several modern world languages, the knowledge of Buddhism would have been lop-sided and even inaccurate and misleading. I even wonder whether Buddhism would have elicited the admiration that it now enjoys especially as intellectuals seek to uncover the original teachings of the Buddha.

The Abhayagiri Monastery, established by King Valagambahu in the first century before Christ and Jetavana Monastery, founded by King Mahasena in the thirdfourth century, were open to new developments in Buddhist philosophy and ritual and enabled early Buddhism and Mahayana doctrines to co-exist and crossfertilize. The wealth of Sri Lanka's Mahayana Buddhist art, including the Prajnaparamita engraved on gold plates, is an indication of its popularity. That the two traditions existed side by side for centuries without one superseding the other is testimony to the incomparable intellectual tolerance and accommodation, which Buddhism upheld in the Island. The same must be said about the attitude to Hinduism whose gods have chapels in practically every Buddhist temple in the island.

It was therefore not surprising that when Portuguese persecuted

Muslims, the Buddhist kings of Kandy settled them in safety and security in the Eastern Province and when the Portuguese in their turn were subject to dire persecution the Dutch Reformed Church, the same kings built churches for them in places like Wahakotte and enabled missionaries from Goa like Father Joseph Vaz to minster to them.

Few highlights of the Buddhist history of Sri Lanka, which had maintained a very close link with Buddhist centres of the Indian subcontinent both by sea and land are traced below.

Around the begining of the Christian era, a Sri Lankan in some authority appears to have been in the monsastery of Ajantha to see that the largest and most prominent mural in Cave XVII represented the colonization of the Island by Sinhalese. That again is not altogether unlikely when we find that around the same time the chief disciple of the great Buddhist philosopher Nagarjuna was Arvadeva, a prince from Sri Lanka. This Aryadeva, who authored Catussataka, succeeded Nagarjuna as the abbot of the Nalanda University.

Inscriptional evidence from Nagarjunakonda, which credits Sri Lankan monks of the Sihalavihara there with missionary successes in Kashmir, Gandhara, China and various parts of India, testifies to Sri Lankan contacts with the Buddhist centres of Andhra Pradesh and that would also explain how Buddhaghosa had access to the Andhatthakatha or Andhra commentaries in Mahavihara at Anuradhapura. It was then too that, endangered by warfare, the King of Kalinga sent the Sacred Tooth Relic to Sri Lanka for safety. King Silakalamegha negotiated with the second Gupta Emperor Samudragupta to build a Pilgrims' Rest in Gaya for Sri Lankan pilgrims visiting the Sacred Bodhi tree. Inscriptions

## ද වූඩිස්ට් / The Buddhist

reveal its continuous use by Sri Lankan monks almost up to the disappearance of Buddhism from India.

During the heyday of Buddhism in China during the Northern Wei and Tang Dynasties, Sri Lankan ties were both close and strong. The first century treatise of Upatissa, called Vimuttimagga, the precursor and model for Buddhaghosa's Visuddhimagga, was translated into Chinese as Cie-to-taotun.

The monastic reformer Two Anwas concerned that Chinese Buddhism could not develop without Bhikkhus and Bhikkhunis but encountered a major problem in that there were no books on the Vinaya. Fa-Hian came to India to look for Vinaya books. When none was found there, he came to Sri Lanka, stayed two years at the Abhayagiri Monastery and among others, took the Mahisasaka Vinaya to China. Generally referred to as the Dharmaguptika Vinaya, it is this set of monastic rules which govern the entire Buddhist Order in all the countries of East Asia.

According to Pichuni-chuang, within two decades of this, a team of Sri Lankan Bhikkhunis led by Devasara braved the stormy seas and proceeded in a ship captained by one Nandi, to establish the Bhikkhunisasana in China. It is significant that this historical antecedent facilitated the resuscitation of the Bhikkhunisasana in Sri Lanka with the monks from Asgiriya and nuns from FoGuang Shan conduction the dual ordinations in 1998 at Buddha Gaya.

Yi-Ching records the visits of several Chinese monks on pilgrimage to Sri Lanka even mentions how one of them was caught attempting to steal the Sacred Tooth Relic. It is also interesting the note that Gunavarman, who fled to Sri Lanka to escape being made the king of Kashmir, became a monk and the

due course went via Sri Vijaya to China and became an important authority of the Vinaya.

Equally important is that the Chinese Vinaya Commentary Shan-jian-Lupiposha appears to be a direct translation of a Sinhala commentary older than its translation into Pali by Buddhaghosa as Samantapasadika. It is around the same time that a treatise on the Mind-only doctrine of the Yogacara School had a new introduction added to it in order to name it Lankayatarasutra.

Chinese history over a millennium records as many as twenty-four missions of emissaries from Sri Lanka to the Imperial Court and some of them were connected with Buddhism. One of them was that of Amoghavaajra and his teacher Vajrabodhi. Amoghavaajra played a major role in spreading Tantric Buddhism in East Asia and is considered a patriarch of the Shingon Sect of Japan.

That Abhayagiri Monastery was predominantly connected with the outreach of Sri Lankan Buddhism to foreign lands is established by the documented discovery of its branch at the Shailendra capital Ratuboka in Indonesia.

Sri Lanka, relations with Southeast Asia have been both spectacular and long lasting. An eighth century inscription at Dvaravati in Thailand quotes three verses of Telakatahakatha which narrates the story of Kalyanatissa, the father of Viharamahadevi. The conversion of Myanmar from a form of Tantricism with monks called Aris to Teravada Buddhism is a product of Sri Lankan influence. Monks from Sri Lanka at Nakorn Si Thammarat in the Kingdom of Ligor played a key role in the spread of early Buddhism in both Myanmar and Thailand. It was how it was possible for Vijayabahu I to obtain monks from Myanmar to restore higher ordination after the

defeat of the Cholas in the eleventh century.

Historically the most impactful event in Sri Lanka which changed the face of Buddhism in the region was the unification of the three Monasteries at the behest of Parakramabahu the Great in the twelfth century. Called by scholars the Sinhala Reform, a new form of Buddhism evolved as an amalgam of all three traditions. Its intellectual base was the Pali Canon and its commentaries, resulting in the ultimate disappearance of Mahayanansutras in Sanskrit. But the inclusion of the ritualistic aspects of the Mahayana and Vajrayana traditions appealed to the

Not only Sri Lanka but also the neighbouring countries found the new form of Buddhism more acceptable as a practical religion to suit changing conditions. Thus before long monks like Chapata of Myanmar, whose team included a prince from Cambodia, came to take the new higher ordination to their countries. Still called somewhat erroneously as Theravada Tradition, it was welcomed in Myanmar, Thailand, Cambodia, Laos, Yunnan Province of China and the Mekong Delta of Vietnam, Along with it, the Pali language and the rich Pali literature of Sri Lanka went to these countries and for several centuries Pali was the lingua franca of communications among them.

An event of lasting consequence for not only Myanmar but also its neighbours was the mission to Sri Lanka of the Myanmar King Dhammazedi, formerly an ordained bhikkhu of the Sinhala Sangha. This mission consisting of a large number of bhikkhus was sent in 1476 for them to be re-ordained so that a purification of the Myanmar Sangha could be implemented. An inscription recording the re-ordination at what was called the Kalyanasima indicates that the mission brought with it an



entire library of manuscripts to be transliterated and diffused in Myanmar and its neighbours.

As Thais emigrated to the south from Yunnan in China and occupied Siam previously held by the Mons and Khmers and Lavas, Ramkhamahaeng, the third ruler of Lanna Thai Kingdom and his successors came under the influence of Sri Lankan Buddhism. Ramkhamahaeng had invited the eminent Sinhala monk from Nakhon Si Thammarat, known simply by his designation as Sangharaja, to take residence in his cpaital Sukhothai. His grandson Dhamamraja I, or Lethai had left an inscription which says that he "loved to wander in the forest, staying here and there, neglecting food, and behaving in every respect after the manner of Sinhala monks."

A Pali inscription of Cambodia records that King Jayavarman Paramesvara patronized Sinhala Buddhism around 1307 and his sonin-law introduced it to Laos. By the mid-fourteenth century, Sri Lankan Buddhism was firmly established

in Southeast Asia and Sri Lanka was looked upon as the religious metropolis.

Let me touch on the modern period even briefly. What Sri Lanka has done to promote Buddhism during the last century or so was largely supported and facilitated by Great Britain. Despite all one would say against foreign domination and colonialism, it has to be admitted that Sri Lanka could return its historical Buddhist mission due to a series of very significant scholarly and political steps taken by the British administration.

British missionaries and Civil Servants were the first to bring the Buddhist heritage of Sri Lanka to the attention of the modern world. Within nine years of the Kandyan Convention, Benjamin Clough published his A Compendious Pali Grammar in London.

When the pioneering epigraphist James Princep and scholars in India were in a quandary over identifying Devanampiya in Asokan inscriptions, George Turnour, the Government Agent of Hambantota, discovered the Sri Lankan chronicle Mahayamsa in the Mulgirigala Temple and enlightened them. Not only did he publish it with an English translation in 1836 but appended to it a comprehensive survey of the Pali literature. Buddhist scriptures in Pali came to be studied by Christian missionaries and their early translations like that of the Sigalovadasutta, Ratthapalasutta and Dhammacakkappavattanasutta by D.J. Geogerley from 1846 raised the prestige of Buddhism among the itellectuals. It was no longer a pagan religion confused with devildancing and superstition.

The rule that officers sent from England to administer the colony should acquire an in-depth knowledge of the language and culture of the Island brought them into close contact enterprising Buddhist monks like Yatramulle Dhammarama, Dodanduwe Piyaratanatissa, Hikkaduwe Sri Sumangala, Weligama Sri Sumangala, Waskaduwe Sri Subhuti

#### ද වූඩිස්ට් / The Buddhist May & August - 2020

71

and Alutgama Seelakkhandha. Many of these officers became promoters of Pali and Buddhist scholarship not only in Sri Lanka but also in the world as a whole.

The most remarkable of them are Robert C. Childers who published the first ever Pali English dictionary in 1875 in London and T.W. Rhys Davids, who excelled as the father of Buddhist Studies as a University discipline in not only England but in the West as a whole. The founding of the Pali Text Society of London in 1881 remains undoubtedly his most durable contribution.

In their wake came the contributions of Viggo Faushboll of Denmark, Rheinhold Rost and Lord Chaimers of Britain, Herman Oldenberg and Wilhelm Geiger of Germany, Edmund Hardy of Switzerland and J. Minayeff of Russia.

It is interesting to note that the scholar-monks who came into close contact with the British Civil Servants were the dominant activists of the Buddhist Revival Movement. On the one hand, it began with the public debates between them and the Christian missionaries. The Debate of Panadura of 1873 brought Colonel Henry Steel Olcott to Sri Lanka. His two proteges Anagarika Dharmapala and Sir Don Baron Jayatilaka dominated the scene

well into the twentieth century.

On the other hand, the Movement concentrated on the development of Buddhist education.

The result as far as the promotion of Buddhism in the world was manifold. Anagarika Dharmapala reintorduced Buddhism to India, created the very first modern international Buddhist forum in the form of the Maha Bodhi Society, succeeded in getting the Indian Buddhist shrines restitled to Buddhists, presented Buddhism to the first Parliament of World's Religious in 1983 in Chicago and established the London Buddhist Vihara in 1925. Associated with this temple are two notable monks, namely Venerable Narada whose most significant contribution is the introduction Sri Lankan Buddhism in Nepal and Vietnam and Venerable Dr. Hammalawa Saddhatissa who administered pancasila to Babasaheb Bhimrao Ambedkar and paved the way of the millions of new Buddhist converts in India.

Last but not the least, a lasting service to Buddhism was rendered by Professor Gunapala Malalasekara who in 1950 founded the World Fellowship of Buddhists which continues to be active after sixty years as the most representative international Buddhist forum in the world. It is

with great pleasure that I announce the completion of the monumental Encyclopaedia of Buddhism which he started with me in 1954 as a project to mark the 2500 Buddha Jayanti.

Thus has Sri Lanka carried out its self-imposed mission of loving kindness and compassion to humanity for twenty-three centuries. Thus in 2011 we celebrated the 2600th birthday of Buddhism.

Let us express our thanks to many generations of the Sangha and other scholars, missionary monks and nuns and the pious adherents for having safeguarded this precious heritage for the whole of the humanity. We shall never be able to ever fulfill our national debt to the Sangha, without whom Sri Lanka would not have earned the glory of being the lasting home of Buddhism for over twenty-three centuries. Nor would we have the credit for not only having preserved but also shared with the world the noble message of the Buddha.

(Ananda W.P. Guruge is Senior Vice-President of the World Fellowship of Buddhists, Chairman of the World Buddhist University Council, Patron of the European Buddhist Union, Former Ambassador of Sri Lanka to UNESCO, France and USA and Senior Special Adviser to the Director-General of UNESCO, Dean Emeritus of Academic Affairs and Professor of Buddhism of the University of the West and Adjunct Professor of Buddhism, Hinduism and Peace Studies of California State University Fullerton).

> Dr. Ananda W.P. Guruge 8351, Showbird Drive, Huntington Beach, CA 92646 USA

(anandaguruge@cs.com)





# **Events of the YMBA**

වාර්ෂික ශිෂාත්ව පුදානෝත්සවය 2020-01-25 වන දින පැවැති අතර එදින පුධාන ආරාධිත වූයේ කොළඹ විශ්ව විදාහලයේ උපකුලපති මහාචාර්ය චන්දිකා එන්. විජයරත්න මැතිනියයි. එතුමිය උත්සවය ඇමතු අයුරු.

Professor Chandrika N. Wijeyaratne, Vice Chancellor of Colombo University and Chief Guest of the event is seen addressing the gathering at the scholarship awarding ceremony held on 25.01.2020.





වාර්ෂික ශිෂාත්ව පුදානෝත්සවය 2020-01-25 වන දින පැවැති අතර එයට සහභාගී වූ ශිෂාත්වලාභී සිසු පිරිස.

A section of the scholarship recipients at the scholarship awarding ceremony held on 25.01.2020

වාර්ෂික ශිෂඅත්ව පුදානෝත්සවය 2020-01-25 වන දින පැවැති අතර එදින විශේෂ ආරාධිත ලෙස සහභාගී වූ ඔලිම්පික් පදක්කම්ලාභිනී දේශබන්දු සුසන්තිකා ජයසිංහ මැතිනිය සභාව ඇමතූ අයුරු.

Deshabandhu Susanthika Jayasinghe Olympic Silver medalist who was invited as the Guest of Honor is seen addressing the scholarship recipients on 25.01.2020.





වාර්ෂික ශිෂාත්ව පුදානෝත්සවය 2020-01-25 වන දින පැවැති අතර එදින ශිෂාත්වලාභී මෙහෙණින් වහන්සේට ශිෂාත්වය පිරිනැමූ අවස්ථාව.

Venerable Therani, a scholarship recipient is seen receiving her donation.

# ද බුඩිස්ට් / The Buddhist



ශීමත් ඩී.බී. ජයතිලක මැතිතුමාගේ 152 වැනි ජන්ම දින සැමැරුම 2020-02-13 වෙනි දින කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ පුධාන ශාලාවේ දී පැවැති අතර එයට සහභාගී වූ සංගමයේ හිටපු ගරු සභාපති දේශබන්දු තිලක් ද සොයිසා, ගරු උප සභාපති කුසුමබන්දු සමරවිකුම, ජයතිලක පවුලේ ඥතී දියණියක වන නාලනී නානායක්කාර මිය, පාලක මණ්ඩල සභික සුමේධ අමරසිංහ සහ ගරු සභාපති මද්දුමගේ ආරියරත්න මහතා පොල් තෙල් පහන දල්වන අවස්ථාව.

The commemoration of 152nd birth day of Sir D.B. Jayathilaka was held on 13.02.2020 at the main hall of the Colombo YMBA. Deshabandu Tilak de Zoysa, former President, Mr. Kusumabandu Samarawickrama, Vice President, Mrs. Nalani Nanayakkara a member of the Jayathilaka family. Mr. Sumedha Amerasinghe, member of the Governors and Association's President Mr. Maddumage Ariyaratne participated in the event of lighting the Oil lamp.

152 වැනි ජන්ම දින සැමැරුම අවස්ථාවේ දී ජයතිලක පිළිරුවට මල් මාලාව පැළඳ වීම සංගමයේ සභාපති මද්දුමගේ ආරියරත්න මහතා සහ හිටපු සභාපති දේශවන්දු තිලක් ද සොයිසා මහතා සිදු කළ අයුරු.

Mr. Maddumage Ariyaratne, President of Colombo YMBA is garlanding the portrait of Sir D.B. Jayathilake at the 152nd Birth of Sir D.B. Jayathilake. Deshabandu Tilak de Zoysa former President is also in the picture.





152 වැනි ජන්ම දින සැමැරුම අවස්ථාවේ දී එදින පුධාන දේශණය මහාචාර්ය කේ.එන්.ඕ. ධර්මදාස මහතා විසින් පවත්වන අයුරු.

Professor K.N.O. Dharmadasa, the Chief Guest of the 152nd commemoration of Sir D.B. Jayathilaka is delivering the speech.

කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සංගමයේ දහම් පාසල් ගුරු පුනුණු නායකත්ව පුහුණු හා දෙමාපියන් දැනුවත් කිරීමේ එක් දින වැඩමුළුවේ තවත් එක් වැඩසටහනක් 2020 ජනවාරි මස 26 වෙනි දින යට්යන්තොට සිරි නන්දාරාම විහාරස්ථානයේ දී පවත්වන ලද අතර එයට සහභාගී වූ ගරු භවතුන්.

A one day workshop for Teachers and students of Dhamma Schools and parents of students was held on 26 01 2020 at Siri Nandarama Temple Yatiyantota. Here is a section of the participants.





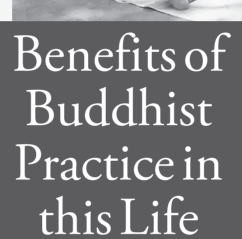


There is a belief among some that the Dhamma, the teaching of the Buddha, is only concerned with the life beyond and the eventual realization of the Buddhist goal of Nibbana. This view is far from correct. The Buddha has not only exhorted the importance of striving to realize Nibbana but he has also described various ways of experiencing happiness in this world it self. The essence of Buddhism lies in the four noble truths, namely, Dukkha, the cause of Dukkha, the cessation of Dukkha and the path leading to the cessation of Dukkha. The practice of the noble eight fold path as embodied in the four noble truths, will yield results for one's own benefit in this life itself. The Dhammapada, a collection of important sayings of the Buddha, states as follows in verse no. 18

"Here he is happy,
Hereafter he is happy,
In both states the well doer is
Happy".

In the practice of Buddhism, Sila or Virtue is given an important place. The least that is expected from a Buddhist is the effort to practice pancasila, the five precepts, which is to refrain from killing, stealing, sexual misconduct, falsehood, and intoxicants. Any person who makes an effort to practice these precepts is lauded by society as no harm would be done by such a person to others. Moreover, such a person will be on the right side of the law and would not face difficulties in that respect.

The purification of the mind is emphasized in Buddhism. Most people ensure the purity of the body, which is also endorsed in



Buddhism. However, very little effort is made to purify one's mind. When one delves in to the mind one notices many defilements and perhaps one is not happy to observe these thoughts. All being wish to be happy. Happiness is in the mind. A mind that is polluted with unwholesome thoughts such as strong craving for sensual pleasures, hatred towards persons and unsatisfactory situations, as well as jealousy will not be a happy mind. We do not have to accept this truth merely because the Buddha said so. It is easily observed when we reflect on the state of our mind.

The Buddha gave a prescription to overcome the defilements of the mind. To counter thoughts of hatred and ill-will we are advised to cultivate the great quality of Metta, loving kindness or the sincere wish for the happiness and progress of all living beings. Against jealousy and envy it is the noble quality

of Mudita to be happy with the progress and success of others. Here we develop the habit of congratulating the successful which will please them and cost us only the postage or a telephone call. For intensive craving of sense pleasures the countervailing factor is to develop renunciation or Nekkhamma or simply letting go.

The power of Metta could be tested in the school of experience. Many have overcome enmity and re-established good relations by extending thought of goodwill towards whom they do not like. With the change of attitude towards the antagonists it is likely that the latter would also reciprocate and gradually overcome ill will and hostility.

Bhavana or meditation or more accurately the development and culture of the mind is a very important aspect in the practice of Buddhism. To calm the disturbed mind, moving from one thought to another in quick succession, the Buddha advocates Samatha or Tranquility Bhavana. In ordinary life this is very useful, especially in modern society where stress and strain are very high. With the competitive spirit that dominates

# ද බුඩිස්ට් / The Buddhist

life, even childen are driven to take tuition classes and numerous extra-curricular activities in an atmosphere of intense competition.

Ven. Henepola Gunaratana Thera, the well known meditation master in Virginia, USA, has advised the American people, especially those whose pace of life is quite fast, to engage in a few minutes of breath meditation during working hours. It is not necessary to accept this merely because the Ven. Monk said so. It can easily be tested in the school of experience to ascertain its effectiveness. The meditation on the breath or Anapanasati would be helpful when agitated and disturbed by any stressful event. It would enable one to calm the mind. In fact most people in the western world indulge in Buddhist practice and Bhavana, not so much for the realization of Nibbana but for the benefits in this life itself. It has now been established that Bhavana provide much relief in cardio vascular diseases, diabetes, cancer, skin ailments and much more.

In the noble eight fold path Right effort is an important aspect. This is most conducive for the purification of the mind. In this exercise the effort is made to eradicate unwholesome thoughts and at the same time discourage the arising of such thoughts. It also encourages the development of already existing wholesome thoughts as well as the arising of fresh wholesome thoughts.

Right mindfulness or Samma sati, where one is always mindful of one's speech, action and thoughts, is a useful factor. This enables one to gradually live a life in accordance with the Dhamma.

Relevant in the present life is the development of the great quality of Upekkha or equanimity or balance of mind. In life there are both pleasant and unpleasant experiences. Even the pleasant experiences are classified as Dukkha as they are impermanent and ephemeral. The Dhamma refers to eight vicissitudes of life (Attha Loka Dhamma). There are four desirable and four undesirable conditions that all have to face in life. Even the rich and the powerful are not exempt from this phenomena. They are gain (Labha) and loss (Alabha), fame (Yasa), and defame (Ayasa), praise (Pasansa) and blame (Ninda), happiness (Sukha) and pain (Dukkha).

To overcome or contain the suffering arising from unpleasant experiences and not to be carried away by pleasant experiences we should develop Upekkha or equanimity, considering both of them as part and parcel of life and that they are not permanent but changing all the time. Do not be depressed on account of unpleasant experiences, which may not last forever, but face them with fortitude and courage. Take whatever actions necessary to overcome losses without wallowing in sorrow as being depressed will not be of any help. Some losses can never be regained such as the permanent loss of loved relations and friends, but one would, with time, adapt to live without the presence of the loved ones.

On the other hand, one could be overwhelmed by success, and go overboard with pride and conceit. This is detrimental to one's own material progress as others most likely would resent such behaviour. If a person could remain humble thinking that these successes are temporary, his associates would love him and wish him well. Moreover, if things turn unfavourable he would be prepared for it being alive to the fact of impermanence.

On one occasion the Buddha told Anathapindika, one of his great benefactors, that there are four kinds of happiness in this life for a layman. They are Atthasukha, having sufficint means to lead a

comfortable life. The second was Bogasukha, happiness arising from using one's wealth not only on oneself but on the family, education of children, obligations to relations and friends, including the propagation of the Dhamma for the liberation of mankind and supporting good causes. Ananasukha or not falling into debt is another source of happiness. Debtors live in mental agony and are under obligation to creditors. Being debt free despite being poor is relief and happiness. One should learn to live within one's means. This may not apply to loans taken from Banks to acquire assets such as a house for oneself.

The fourth source of happiness for a layman is Anavajjasukha or leading a blameless life. Such a person is a blessing to himself and to others. He is admired by all and feels happy being favourably affected by the kind and peaceful thoughts towards him. Of course, a person leading a wholesome life could also have critics just as the Buddha himself had many critics. However, overwhelmingly society would appreciate and applaud him.

The advice given by the Buddha regarding death is also valuable in facing the inevitable. Disciples are told to fulfill obligations to family, relatives, friends and society, and the development of a sense of detachment to material things and persons. The purity of the mind with only thoughts of goodwill to all and malice to none should reign supreme at the moment of parting from this world. This is also an important benefit from the practice of the Dhamma in this life itself.

Thus, the practice of the Dhamma, apart from leading to total liberation from Dukkha, would yield beneficial results in this life itself and would enable one to lead a comparatively happy and contented life.

# YMBA News

#### ANNUAL SCHOLARSHIP AWARDS CEREMONY

The Annual Ceremony of the YMBA for the award of scholarships to University undergraduates and GCE Advanced Level students selected from schools in the vicinity of the YMBA Headquarters and schools in Kataragama Education Zone was held at the Association Headquarters, at Borella on 25th January 2020.

YMBA was able to establish a record during this year by increasing the number of University Undergraduate Scholarships to 516, and scholarships to GCE (Advanced Levels) to 75 and has provided a financial allocation of Rs. 13.3 million to meet the involved expenditure.

Bursaries had been awarded to undergraduates selected from the Universities of Peradeniya, Ruhunu, Rajarata, Wayamba, Uva Wellassa, Moratuwa, Jaffna, Colombo, Kelaniya, Sri Jayawardhanapura, Eastern University, South Eastern University and University of Performing Arts who are recipients of Samurdhi grants.

Scholarships were awarded to economically disadvantaged students selected from Schools in the Vicinity of YMBA Head Office, namely Susamayawardhana Vidyalaya, Devi Balika Vidyalaya, D.S. Senanayake Vidyalaya, Gotami Balika Vidyalaya, Yasodhara Balika Vidyalaya, Ratnavali Balika Vidyalaya and Two schools from Kataragama Zone namely Kataragama Janadhipathi Vidyalaya and Sellakataragama Madya Maha Vidyalaya.

The award of bursaries and scholarships has been funded from donations generously made by magnanimous donors including Sri Lankans resident abroad and financial allocations received from a number of Charitable Trusts.

The Honoured Chief Guest at this Ceremony was Professor Chandrika N. Wijeratna, Vice Chancellor of Colombo University. Mrs. Susanthika Jayasinghe, Olympic Silver Medalist attended the function as a Special Guest.

#### DHAMMA SCHOOLS LEADERSHIP TRAINING ONE DAY WORKSHOP

A One Day Workshop, as a component of the Dhamma Schools Teacher Training and Dhamma School Students Leadership Training Programme aimed at educating Dhamma School students and their Parents was held on 26th January 2020 at Siri Nandarama Viharaya, Yatiyantota. An audience of 462 comprising Dhamma School Teachers, Dhamma School students and Prefects and Parents of students attended this programme which lasted one whole day

Concurrent with this Programme, YMBA conducted an Eye Clinic for 100 adults with the patronage of Helpage Organisation and made donations of Rs. 100,000 each to Sri Sudharshana Dhamma School, Welihelatenna and Sri Sucharitodaya Dhamma School, Kitulgala which had been recommended for assistance under the Dhamma School Development Project to finance their development activities. Mr. R.K. Saman Kumara, Divisional Secretary, Yatiyantota, Mr. Surath Bandula, the Co-ordinator and Venerable Vilgamuwe Ratanasara Thero, Secretary, Sasanarakshaka Bala Mandalaya graciously extended their assistance and fullest co-operation in organizing this workshop.

While the workshop was organized under the guidance of Dr. Padmasiri Ranawakaarachchi, Secretary, in charge of workshops and member of the Board of Management of the Association and Mr. Kusumabandu Samarawickrama, Vice President of the Association participated in the Event.

Lectures at this workshop were delivered by Dr. Padmasiri Ranawakaarachchi, Secretary, in charge of workshops and member of the Board of Management, Mr. Saman Padmakumara, Vice Principal, Pulatisipura College of Education, Mr. Jayasundara Perera, Chief officer in charge, Dhamma School Division of the Department of Buddhist Affairs, and Mr. Lasith Nalantha, Superintendant of Languages, Department of Official Languages.

#### SIR D.B. JAYATILAKA COMMEMORATION CEREMONY

The Commemoration of 152nd Birth Anniversary of Sir D.B. Jayatilaka was celebrated at a ceremony held in the afternoon on 13th February 2020 in the Main Auditorium of the YMBA. While Mr. Maddumage Ariyaratne, President YMBA garlanded the portrait of Sir D.B. Jayathilaka. Deshabandu Tilak de Zoysa, former President also participated in the Event.

The Commemoration Address was delivered in English by Professor K.N.O. Dharmadasa. The distinguished Lecturer was introduced by the President of the Association, Mr. Maddumage Ariyaratne. The theme of the Address was

"The study of the National Heritage in our Universities: A Historical Perspective"

While the Event was attended by the President and Office Bearers of the Association, a distinguished gathering comprising members of the Board of Management of the YMBA and relatives of the late Sir D.B. Jayathilaka were present on this occasion. The Vote of Thanks was proposed by Mr. Anura Serasingha, Vice President of the Association.

#### THE WORKSHOP FOR DRAMA COMPETITORS

A Full-day Orientation Programme aimed at educating the prospective participants of Drama Competitions regarding the methodologies of eliminating the shortcomings and making flawless presentations of enjoyable dramatic performances of high artistic value was held in the Main Auditorium on 29th February 2020. Instructive presentations were delivered on this occasion by Veteran Artistes namely Mrs. Amita Rabbidigala and Mr. Wimalaratne Adikari. Prospective student contestants and their Instructors participated in the Event.

While the President of the Association Mr.
Maddumage Ariyaratne and Branch Secretary in
charge of Drama Competition Mr. Daya Weerasekara
were present the welcome Address was delivered by
Vice President of the Association Mr. Sunil S. Sirisena.



No 6 New Town, Kataragama, Sri Lanka.







#### Rooms with modern facilities (Ac/Non Ac)

For more details and reservations please contact: Manager - 0472 235234 / Head office - 0112 695786, 0112 698083



MANAGED BY THE COLOMBO YMBA

